
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

CONCEPÇÃO DE REVOLUÇÃO NA 

FILOSOFIA POLÍTICA ZAPATISTA 

uma interpretação 

 

 
 
 

 

 

LEANDRO MARCELO CISNEROS 



 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

CONCEPÇÃO DE REVOLUÇÃO NA  
FILOSOFIA POLÍTICA ZAPATISTA 

uma interpretação 
 

 
 
 
 
 
 
 

  



 

 

APOLODORO VIRTUAL EDIÇÕES 
Direção editorial: Charles Feldhaus (UEL/Brasil) 
SÉRIE “Ética, Política e Cidadania” 
Editora da série: Patrícia R. Almeida (UNICENTRO/Brasil) 
 
Comitê Editorial 

• Aline Medeiros Ramos (UQAM e UQTR/Canadá) 
• Alexandre Lima (IFC/Brasil) 
• Arthur Meucci (UFV/Brasil) 
• Caroline Izidoro Marim (Brasil) 
• Celso Reni Braida (UFSC/Brasil) 
• Charles Feldhaus (UEL/Brasil) 
• Cleber Duarte Coelho (UFSC/Brasil) 
• Elizia Cristina Ferreira (UNILAB/Brasil) 
• Ernesto Maria Giusti (UNICENTRO/Brasil) 
• Evandro Oliveira de Brito (UNICENTRO/Brasil) 
• Fernando Mauricio da Silva (FMP/Brasil) 
• Flávio Miguel de Oliveira Zimmermann (UFFS/Brasil) 
• Gilmar Evandro Szczepanik (UNICENTRO/Brasil) 
• Gislene Vale dos Santos (UFBA/Brasil) 
• Gilson Luís Voloski (UFFS/Brasil) 
• Halina Macedo Leal (FSL-FURB/Brasil) 
• Héctor Oscar Arrese Igor (CONICET/Argentina) 
• Jason de Lima e Silva (UFSC/Brasil) 
• Jean Rodrigues Siqueira (UNIFAI/Brasil) 
• Joedson Marcos Silva (UFMA/Brasil) 
• Joelma Marques de Carvalho (UniSALZBURG, Áustria) 
• José Cláudio Morelli Matos (UDESC/Brasil) 
• Leandro Marcelo Cisneros (Brasil) 
• Lucio Lourenço Prado (UNESP/Brasil) 
• Luís Felipe Bellintani Ribeiro (UFF/Brasil) 
• Maicon Reus Engler (UFPR/Brasil) 
• Marciano Adílio Spica (UNICENTRO/Brasil) 
• Marilia Mello Pisani (UFABC/Brasil) 
• Paulo Roberto Monteiro de Araujo (Mackenzie/Brasil) 
• Renato Duarte Fonseca (UFRGS/Brasil) 
• Renzo Llorente (Saint Louis University/Espanha) 
• Rogério Fabianne Saucedo Corrêa (UFPE/Brasil) 

• Vanessa Furtado Fontana (UNIOESTE/Brasil) 



 

 

LEANDRO MARCELO CISNEROS 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

CONCEPÇÃO DE REVOLUÇÃO NA  
FILOSOFIA POLÍTICA ZAPATISTA 

uma interpretação 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Apolodoro Virtual Edições 
2025 



 

 

APOLODORO VIRTUAL EDIÇÕES 
Coordenadora Administrativa 

Simone Gonçales 
 

Capa  
cartaz Otro Mundo Ya Existe (detalhe),  

de Beatriz Aurora 
https://schoolsforchiapas.org/store/printed-materials-stationery/pos-

ters/poster-otro-mundo-ya-existe/  

  
Revisão sob responsabilidade do autor 

 
Concepção da Série 

Grupo de Pesquisa “Ética, Política e Cidadania” 
(UNICENTRO/CNPq) 

 
Concepção da Obra 
Tese de Doutorado 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia 
Universidade Federal de Santa Catarina - (UFSC) 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) de acordo com o ISBD 

A579c      Cisneros, Leandro Marcelo 
      Concepção de revolução na filosofia política zapatista: uma interpretação / 

Leandro Marcelo Cisneros. 1 ed. Guarapuava:  Apolodoro Virtual Edições, 

2025. 
              231 p. 

 
ISBN: 978-85-93565-37-3 (Físico) 

ISBN: 978-85-93565-40-3 (Físico – Edição de luxo) 

ISBN: 978-85-93565-38-0 (Digital – PDF) 

ISBN: 978-85-93565-39-7 (Digital – ePUB) 
Inclui referências. 
 

1. Filosofia 2. Zapatismo. 3. Revolução – Filosofia. 4. Filosofia política. 
5. Título 

                                                                                                       CDD: 199 
Marcio Carvalho Fernandes – Bibliotecário – CRB 9/1815 

 

Atribuição:  Uso Não-Comercial 
Vedada a Criação de Obras Derivadas 
APOLODORO VIRTUAL EDIÇÕES 

editora@apolodorovirtual.com.br 
http://www.apolodorovirtual.com.br/  

https://schoolsforchiapas.org/store/printed-materials-stationery/posters/poster-otro-mundo-ya-existe/
https://schoolsforchiapas.org/store/printed-materials-stationery/posters/poster-otro-mundo-ya-existe/
mailto:editora@apolodorovirtual.com.br


 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A meus filhos, Mariah e Marcos.



 

 

AGRADECIMENTOS 
 

Primeiramente, agradeço aos meus pais Silvia e Mar-
celo o apoio incondicional em toda minha vida de estu-
dante. Assim como devo imensa gratidão a minha compa-
nheira, esposa e amiga, Egilce, e a meus filhos Mariah e 
Marcos, pela compreensão e pelas horas de ausência, paci-
ente e generosamente cedidas. 

Meu reconhecimento às/aos professoras/es do Pro-
grama de Pós-Graduação em Filosofia do Centro de Filo-
sofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de 
Santa Catarina, em particular às/aos professoras/es Joel 
Thiago Klein, Janyne Sattler, Darlei Dall'Agnol, Franciele 
Bete Petry e Denilson Luís Werle, pelos valiosos ensina-
mentos. Muito especialmente, minha gratidão ao professor 
Alessandro Pinzani, meu orientador, por balizar este per-
curso e pela confiança no meu trabalho, o qual eu desen-
volvi em absoluta liberdade. Por isso, as deficiências e fa-
lhas são completamente minhas. 

Às/aos colegas do grupo de orientandos do profes-
sor Pinzani, Jordan Muniz, Tiago Mendonça dos Santos, 
Pedro Paulo Scremin Martins, Vitória Sinimbu, Gustavo 
Teixeira, Allan Cavalcante Lira Magalhães, Gabriel Rosa, 
Sandra Eloisa Pisa Bazzanella e Ilze Zirbel, meu agradeci-
mento pelas leituras atentas, cuidadosas e ricas em questi-
onamentos, apontamentos e sugestões. 

Agradeço à professora Janyne Satler e aos professo-
res Amaro Fleck e Delamar José Volpato Dutra as ótimas 
sugestões oferecidas, enquanto banca de qualificação.  

Por último, agradeço as contribuições e sugestões 
dos membros titulares da banca examinadora: Franciele 
Bete Petry, Amaro Fleck e Delamar José Volpato Dutra; as-
sim como a disponibilidade dos membros suplentes: De-
nílson Luís Werle e Evandro Oliveira de Brito. 

 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[…]  
Nosotros nacimos de la noche. En ella vivimos. Moriremos en ella. 

Pero la luz será mañana para los más, para todos aquellos que hoy llo-
ran la noche, para quienes se niega el día, para quienes es regalo la 

muerte, para quienes está prohibida la vida. Para todos la luz. Para to-
dos todo. Para nosotros el dolor y la angustia, para nosotros la alegre 

rebeldía, para nosotros el futuro negado, para nosotros la dignidad in-
surrecta. Para nosotros nada. 

[…]  
Techo, tierra, trabajo, pan, salud, educación, independencia, democra-
cia, libertad, justicia y paz. Estas fueron nuestras banderas en la ma-
drugada de 1994. Estas fueron nuestras demandas en la larga noche 

de los 500 años. Estas son, hoy, nuestras exigencias. 
[...] 

 
(CCRI–EZLN. Quarta Declaração da Selva Lacandona, 1996) 

 
 



 

 

  



 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

CCRI Comitê Clandestino Revolucionário Indí-
gena 

CDHFBC Centro de Direitos Humanos Frade Barto-
lomé de Las Casas 

CND Convenção Nacional Democrática 

CNI Congresso Nacional Indígena 

CNIG Conselho Indígena de Governo 

COCOPA Comissão de Concórdia e Pacificação 

EZLN Exército Zapatista de Libertação Nacional 

FZLN Frente Zapatista de Libertação Nacional 

JBG Juntas de Bom Governo 

MAREZ Municípios Autônomos Rebeldes Zapatis-
tas 

MZLN Movimento Zapatista de Libertação Nacio-
nal 

PRI Partido Revolucionário Institucional 

SERAZ Sistema Educativo Rebelde Autônomo Za-
patista 

SCI Subcomandante Insurgente 

TLCAN Tratado de Livre Comércio da América do 
Norte 





 

 

 

SUMÁRIO 

 
PREFÁCIO ............................................................................... 15 
1 INTRODUÇÃO ....................................................... 19 

 PRESSUPOSTOS METODOLÓGICOS .................. 41 
1.1.1 Um olhar estrangeiro .............................................. 41 
2 PRESSUPOSTOS FILOSÓFICOS ZAPATISTAS

 ..................................................................................... 47 
 INTRODUÇÃO ........................................................ 47 
 ALGUNS PRINCÍPIOS FILOSÓFICO 

ZAPATISTAS  ........................................................... 52 
2.2.1 Pressupostos antropológicos ................................. 52 
2.2.2 Conhecimento .......................................................... 58 
2.2.3 Princípios filosófico-políticos zapatistas ............ 65 
2.2.3.1 Guerra e política .......................................................... 65 
2.2.3.2 Guerra ......................................................................... 69 
2.2.3.3 Poder/Dominação ........................................................ 70 
2.2.3.4 Diversidade................. ................................................ 70 
2.2.3.5 Perguntar para caminhar ............................................ 71 
2.2.3.6 Cooperação e sacrifício ................................................ 72 
2.2.3.7 Caminhar perguntando ............................................... 74 
2.2.3.8 Mandar obedecendo  .................................................... 78 
2.2.3.9 Justiça, liberdade e democracia .................................... 82 
2.2.3.10  Dignidade .................................................................... 84 

 FILOSOFIA POLÍTICA ZAPATISTA .................... 87 
3 CONCEPÇÃO ZAPATISTA DE REVOLUÇÃO 99 
3.1 POLÍTICA ZAPATISTA .......................................... 99 
3.2 CONCEPÇÃO DE REVOLUÇÃO ........................ 109 
3.2.1 Características da concepção zapatista de 

revolução ................................................................. 112 
3.3 QUAL A RAZÃO PARA UMA REVOLUÇÃO? 155 
3.3.1 A concentração da riqueza e a distribuição da 

pobreza .................................................................... 161 
3.3.2 A globalização da exploração .............................. 161 
3.3.3 Migração, o pesadelo errante .............................. 164 



 

 

 

3.3.4 Mundialização financeira e globalização da 
corrupção e do crime  .......... ................................. 166 

3.3.5 A legítima violência de um poder ilegítimo? .. 167 
3.3.6 A megapolítica e os nanicos ................................ 169 
3.3.7 As bolsas de resistência ....................................... 170 
3.3.8 Algumas considerações ........................................ 172 
4 É O ZAPATISMO PROPRIAMENTE UMA 

REVOLUÇÃO? ...................................................... 179 
4.1 A POLÍTICA EMANCIPATÓRIA ZAPATISTA É 

UMA REVOLUÇÃO?.............................................180 
CONCLUSÃO ....................................................................... 201 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................. 211 
BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTAR ............................... 225 
 

 



 

PREFÁCIO 

 
Como imaginar o fim do tempo dos monstros 

 
Vivemos em uma época em que, por um lado, se ope-

ram profundas transformações em nossa realidade social, 
política, econômica e climática e, por outro, essas mudan-
ças só se apresentam sob a forma de crises. Se é verdade 
que a história humana sempre foi marcada pela passagem 
de uma forma de vida a outra, como gostam de pensar os 
filósofos do Iluminismo europeu ou os teóricos da cha-
mada evolução social — e se é verdade que muitas vezes 
essa passagem foi violenta —, é inegável, porém, que esta-
mos diante de uma situação inédita. Uma forma de vida 
parece estremecer, chegar ao fim, sem que tenha surgido 
ainda qualquer vestígio da nova forma destinada a substi-
tuí-la. Como dizia Gramsci: “O velho mundo está mor-
rendo, e o novo mundo luta para nascer.” O pensador ita-
liano acrescenta um diagnóstico sombrio a essas palavras: 
“Agora é o tempo dos monstros.” E, olhando para o nosso 
presente, é difícil não concordar com ele. Estamos, de fato, 
no tempo dos monstros. 

É fácil — e talvez tentador — concluir que estamos 
ou perante “o fim dos tempos”, isto é, o fim da civilização 
humana como a conhecemos, ameaçada por guerras, pan-
demias e pela crise ecológico-climática, ou perante uma era 
de barbárie, na qual dominará a força bruta: das armas ou 
do dinheiro. A esperança em uma saída positiva da crise 
— ou melhor, da policrise, como gostam de chamá-la os 
especialistas — parece ter-se esvaído. Há vinte e cinco 
anos, pelas ruas de Porto Alegre, afirmava-se com convic-
ção que “um outro mundo é possível, se a gente quiser”. 
Hoje, essa possibilidade parece não apenas remota, mas 
inacessível. 



Leandro Marcelo Cisneros 

16 

 

Esse pessimismo é compreensível, mas não justifi-
cado. Se as esquerdas históricas de matriz europeia pare-
cem ter esgotado seu potencial renovador e já não possuem 
a capacidade de oferecer uma ideia alternativa de socie-
dade e de mundo, isso não significa que tal alternativa não 
exista, nem que não seja possível buscá-la em outras tradi-
ções políticas e sociais. Foi precisamente isso que fizeram 
os estudantes e intelectuais que, nas últimas décadas do 
século XX, decidiram entrar em contato com as populações 
indígenas da região de Chiapas, no México, não para levar 
teoria às margens, mas para aprender — de forma radical 
— a pensar a partir delas. Esse deslocamento marca uma 
verdadeira inversão epistemológica: já não se trata de in-
terpretar o mundo desde o centro, mas de recomeçar o 
pensamento desde as bordas feridas do sistema-mundo. O 
resultado desse processo de aprendizagem teórica e prá-
tica recebeu, com o tempo, o nome de Zapatismo — um 
termo talvez impreciso para um fenômeno tão complexo e 
multiforme, mas que acabou prevalecendo, inclusive pelo 
uso feito pelos próprios envolvidos. 

O Zapatismo é muito mais que um movimento revo-
lucionário ou social. É, como disse, uma tentativa de cons-
truir uma maneira diferente de ver o mundo e de pensar e 
organizar o convívio social. Muito além de sua história, in-
teressantíssima, de lutas concretas, é preciso atentar para o 
legado teórico desse movimento. 

É aqui que o presente livro assume sua importância. 
Trata-se de uma das tentativas mais sistemáticas de re-
construir esse legado, reconhecendo no Zapatismo a dig-
nidade de um movimento não apenas prático, mas tam-
bém teórico. O livro reconstrói os conceitos centrais do 
ideário zapatista, evidenciando sua complexidade e seu di-
álogo com outras tradições conceituais — ameríndias e eu-
ropeias. Ao fazê-lo, mostra quanto e o que podemos apren-
der com a ação teórica e prática dos zapatistas. Isso não 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

17 

 

significa, evidentemente, que devamos reproduzir em nos-
sas realidades específicas seu modo de agir — tal atitude 
seria, aliás, profundamente contrária ao próprio espírito 
do pensamento zapatista. Trata-se, antes, de reconhecer a 
necessidade de modificar radicalmente os esquemas con-
ceituais com os quais organizamos e percebemos nossa re-
alidade natural e social, pois foram justamente esses esque-
mas que nos conduziram a este momento de policrise, a 
este tempo dos monstros. 

O pensamento zapatista — aqui reconstruído com ri-
gor e sensibilidade por Leandro Cisneros — nos oferece 
uma maneira alternativa de imaginar o mundo comum e a 
vida em comunidade. É a voz de uma sabedoria antiga que 
se encontra, de modo fecundo, com os anseios de jovens 
que rejeitam os valores e as cosmovisões da sociedade ca-
pitalista contemporânea. É a abertura de novos horizontes, 
a partir dos quais podemos não apenas interpretar o pre-
sente, mas exercitar nossa imaginação política. Neste sen-
tido, adotar o ideário zapatista representa uma forma de 
lançar mão de uma epistemologia da esperança — não a 
esperança como sentimento vago, mas como método de 
pensamento. Um futuro diferente não como utopia abs-
trata, mas como ideal concretamente possível. 

O livro nos mostra que esse ideal pode, sim, ser cons-
truído a partir da experiência zapatista, apesar de suas pe-
culiaridades históricas e geográficas, pois tal experiência 
transcende suas circunstâncias e se afirma como uma ten-
tativa coerente de pensar e transformar a realidade hu-
mana. Por isso, sua leitura se torna uma etapa necessária, 
se quisermos, de fato, sair da policrise e do tempo dos 
monstros. Ler este livro é um exercício de imaginação po-
lítica no sentido mais radical do termo: reinventar o possí-
vel. 

Alessandro Pinzani 
Valência, outubro de 2025 





 

1 INTRODUÇÃO 

 
 

Em 1º de janeiro de 1994, no dia em que o governo 
do México assinou o Tratado de Livre Comércio da Amé-
rica do Norte (TLCAN), no estado de Chiapas (sudeste do 
México), o Exército Zapatista de Libertação Nacional 
(EZLN) dominou seis municípios, alegando amparo no art. 
39 da Constituição mexicana e conclamando os Poderes 
Legislativo e Judiciário para a “urgente instalação de uma 
ordem política mais justa e democrática”, através da Pri-
meira Declaração da Selva Lacandona (EZLN, 1993). A in-
tenção dessa ação não era assumir o governo por via da 
força, mas chamar a atenção e dizer: Basta! Suas reivindi-
cações eram explícitas: trabalho, terra, moradia, alimenta-
ção, saúde, independência, liberdade, democracia, justiça 
e paz (EZLN, 1993). Doze dias após o levantamento ar-
mado, com a justificativa de ter acolhido a solicitação da 
sociedade civil nacional e internacional, o EZLN ordena o 
cessar-fogo, para dar início a estratégias civis, pacíficas e 
políticas de resistência e exigência do cumprimento das 
suas reivindicações. Desde aqueles eventos, e até os dias 
de hoje, o EZLN responde às ordens do Comitê Clandes-
tino Revolucionário Indígena (CCRI)1. Juntos, o CCRI e o 
EZLN convocaram “os setores honestos da sociedade civil 
para um diálogo nacional pela democracia, a liberdade e a 
justiça para todos os mexicanos” (CCRI–EZLN, 1994) 2 , 
para aprofundar a luta civil e política pela democratização. 

Desde a floresta chiapaneca, as/os zapatistas fazem 
sua crítica, não apenas às condições indignas em que vive 

 

1 Autoridade civil e política à qual se subordina o EZLN, órgão 
integrado pelas/os comandantas/es, que são indígenas 
representantes de diferentes comunidades e diferentes etnias. 
2 Todas as traduções do espanhol são do autor. 



Leandro Marcelo Cisneros 

20 

 

a maioria dos povos indígenas, como também contra as 
pretensas bondades da globalização neoliberal, hegemô-
nica no establishment. Desde então, e até maio de 2014, o 
Subcomandante Insurgente Marcos (SCI Marcos) seria o 
porta-voz do EZLN (e, em ocasiões, também das comuni-
dades), pela sua condição de líder militar e pelo reconheci-
mento recebido em razão de ter-se revelado um dos prin-
cipais responsáveis pela formulação e comunicação do 
pensamento zapatista. 

O fenômeno é um complexo processo, com mudan-
ças significativas a partir do diálogo entre as comunidades 
indígenas, o CCRI, o EZLN e a sociedade civil nacional e 
internacional, mas com a intenção de não renunciar aos ob-
jetivos iniciais, mantendo vigentes seus princípios éticos e, 
sobretudo, pondo em prática o princípio da autonomia. 
Nesse sentido, entendemos que, por exemplo, a expressão 
dignidade rebelde é mais que uma simples expressão de de-
sejos, pois pressupomos que ela pode ser uma categoria 
que explicita o conteúdo normativo para a construção de 
uma política que visa à autonomia, e não ao separatismo. 
Poder-se-ia dizer que a intenção das/os zapatistas é mais 
ambiciosa, pois elas/es só querem transformar o mundo sem 
tomar o poder. Assim é como a interpreta John Holloway, 
porque a partir da transformação do mundo, efetivada 
pelo capitalismo neoliberal, há uma “necessidade de mu-
dança do mundo […] partindo da base de que a luta por 
mudar o mundo não deve ser uma luta centrada no Estado 
e na toma do poder do Estado” (Holloway, 2004)3. É isto 
que as/os zapatistas se propõem: criar um novo mundo onde 
caibam muitos mundos.  

Essa perspectiva em nada fica contrariada ou dimi-
nuída pelo fato de o CCRI e o EZLN terem apoiado a es-
tratégia do Congresso Nacional Indígena (CNI) e do Con-

 

3 Traduzido da edição em espanhol. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

21 

 

selho Indígena de Governo (CIG) na organização, articula-
ção e construção da pré-candidatura independente para 
presidente de María de Jesús Patricio Martínez (Mari-
chuy), uma mulher indígena, designada por essas entida-
des como representante e porta-voz dos povos indígenas 
para as eleições presidenciais de 2018. Isto porque o foco 
da estratégia das/os zapatistas sempre foi o processo de 
construção dessa representatividade, e não a mera con-
quista do cargo. 

Em relação a essa intenção, cabe destacar que a di-
mensão revolucionária não está ausente, mas, evidente-
mente, sua aposta não se ancora no imaginário do grande 
evento (Cortés, 2007, p. 206; Arditi, 2009, p. 95; Baschet, 
2014), pois entendem que a resposta para criar um novo 
mundo não será tomando o céu por assalto. Porém, também 
não se contentam com a mera resistência e a desobediência, 
pois a construção efetiva e concreta desse novo mundo já 
está em andamento desde a época da clandestinidade 
(1983 – 1994), processo fortemente intensificado e sistema-
tizado a partir de 2003 com a criação dos Caracóis, as Jun-
tas de Bom Governo (JBG), a organização dos Municípios 
Autônomos Rebeldes Zapatistas (MAREZ), o desenvolvi-
mento de um Sistema Educativo Rebelde Autônomo Zapa-
tista de Libertação Nacional (SERAZLN), de um sistemas 
de saúde e de justiça próprios, públicos e não estatais. Dos 
serviços de saúde e justiça zapatistas podem usufruir 
as/os cidadãs/ãos comuns (que são na grande maioria in-
dígenas), independentemente de serem zapatistas ou não. 
A concepção zapatista de revolução será desenvolvida nos 
capítulos 3 e 4. 

Este livro decorre da tese de doutorado em Filosofia4, 
sendo uma investigação da produção teórica do Zapa-
tismo, que, à luz da sua experiência de mais de quarenta 

 

4 Programa de Pós-graduação em Filosofia (PPGFil) do Centro 
de Filosofia e Ciências Humanas (CFH) da Universidade Federal 



Leandro Marcelo Cisneros 

22 

 

anos de análises, estudos, discussões, reflexões, definições, 
lutas, resistência e posta em prática dos princípios políticos 
concebidos dentro das comunidades zapatistas, nos per-
mite entendê-la como uma produção teórica original. 
Nesse sentido, concordamos com a reiterada solicitação 
das/os zapatistas para não serem encaixotadas/os em mo-
delos teóricos forâneos e alheios, pois as leituras nos orien-
tam a compreender essa construção teórica, política e cul-
tural como sendo de caráter original. Por isso, arriscamos 
trilhar uma via de análise que procure colocar em evidên-
cia a voz e o pensamento próprio do Zapatismo, pontual-
mente, no seu conteúdo filosófico-político, mesmo que sai-
bamos que não há criação do nada, e para além das referên-
cias teóricas com as que nós contamos, que nos constituem. 
Tampouco desconhecemos que as/os zapatistas têm man-
tido um diálogo profícuo com variadas linhas de pensa-
mento. No capítulo 2 será desenvolvido o que nós enten-
demos seja a filosofia política zapatista. 

Com certeza, entre os principais autores se destaca o 
SCI Marcos, mas não devemos esquecer que grande parte 
da sua produção foi realizada na condição de porta-voz do 
movimento, submetido ao parecer do CCRI. Isto é, não é a 
produção exclusivamente particular de um indivíduo, em-
bora possamos presumir que nela haja bastante do seu pró-
prio feitio. Por outro lado, ele não é o único a escrever e a 
se pronunciar representando o pensamento zapatista. 

Entre nossas teses está aquela segundo a qual as/os 
zapatistas têm dado uma contribuição significativa para a 
filosofia política com a definição conceitual e a colocação 
em prática de princípios, tais como: autonomia, bom governo, 
bom viver, mandar obedecendo, obedecer mandando, caminhar 
perguntando, resistência, dignidade, rebeldia e independência, 

 

de Santa Catarina (UFSC), sob a orientação do Prof. Dr. 
Alessandro Pinzani, defendida em 07 de agosto de 2023, texto 
disponível na íntegra na Biblioteca Central da UFSC. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

23 

 

entre outros, para exprimir o que elas/es concebem por de-
mocracia, liberdade e justiça. 

Outra tese desenvolvida neste trabalho, de especial 
relevância, é que esse conjunto de termos é mais do que 
meras palavras de ordem, constituindo autênticas formu-
lações teórico-práticas, elaboradas num demorado pro-
cesso de análise, debate e reflexão coletiva, surgidas da 
própria práxis política e tendo sido criadas para orientá-la. 
Além disso, entendemos que se articulam de tal maneira 
que formam um corpus teórico, que poderia se interpretar 
como uma filosofia política e uma ética especificamente zapa-
tistas, ambas as duas orientadas para uma proposta de po-
lítica emancipatória de esquerda. 

Nessa direção, entendemos ainda, a partir dessa pro-
dução e sua perspectiva, que o pensamento zapatista é pro-
positadamente um acirrado questionamento não só da re-
alidade do tempo presente, mas também do que regular-
mente se entende por teoria, sobretudo nos meios acadêmi-
cos. Isto porque as/os zapatistas evidenciam uma compre-
ensão a partir da qual explicitam ter clareza de que uma 
das mais difíceis lutas pela própria subsistência das/os in-
dígenas (não apenas mexicanas/os) é a luta epistêmica. Ou 
seja, elas/es sabem que é uma luta pelos sentidos e signifi-
cações, na construção da realidade. Nessa disputa, elas/es 
têm a pretensão de deixar de ser consideradas/os de forma 
caricata e preconceituosa, dentro da própria academia e na 
sociedade como um todo.  

Por outro lado, a produção zapatista não apenas 
questiona as condições de produção econômica e a produ-
ção teórica dentro do sistema de organização social capita-
lista, mas também coloca em questão as condições de pro-
dução do seu próprio pensamento. Em outras palavras, 
Marcos afirmou isso assim: “o intelectual de esquerda 
exerce sua função intelectual, ou seja, sua análise crítica, 
também perante a esquerda (social, partidária, ideoló-
gica)” (Marcos, 2000). 



Leandro Marcelo Cisneros 

24 

 

A relevância deste estudo está em fazer um levanta-
mento bibliográfico e documental do que se assume como 
corpus teórico do pensamento zapatista, para realizar a res-
petiva análise, e assim confirmar se as/os zapatistas têm 
dado efetivamente uma contribuição para o pensamento 
filosófico na política e na ética, oferecendo uma própria e 
particular maneira de conceber a política na América La-
tina. Mais ainda, pretendemos averiguar se essa formula-
ção teórico-prática de uma política emancipatória com-
porta uma proposta revolucionária, sendo ela de novo cu-
nho se comparada com as experiências do século XX na 
América Latina. 

A presente pesquisa, portanto, propõe-se realizar 
uma análise filosófica da produção teórica das/os zapatis-
tas, especificamente nos conteúdos de filosofia política e 
ética, visando a evidenciar o pensamento próprio do Zapa-
tismo, e procurando não traduzi-lo a partir de alguma ou-
tra matriz de pensamento. Isto porque entendemos que po-
demos extrair um corpus conceitual da avultada produção 
documental realizada e vinda a público desde 1993, prin-
cipalmente a assinada pelo Comitê Clandestino Revoluci-
onário Indígena (CCRI), pelo Exército Zapatista de Liber-
tação Nacional (EZLN) e pelo Subcomandante Insurgente 
Marcos. Entretanto, concordamos com Baschet (2014, p. 49) 
em afirmar que não se trata de fazer do Zapatismo um mo-
delo ou uma doutrina, pois tampouco essa é nossa inten-
ção, assim como não é a das/os zapatistas. 

Esse enfoque pressupõe que a palavra desses sujeitos 
da política não fique limitada ao mero testemunho de pes-
soas concretas, e que se valorizem seu pensamento e suas 
análises sobre os processos vivenciados. Aqui, acompa-
nhamos Leyva Solano (2010)5, para afirmar que estamos 

 

5  A Profa. Dra. Xóchitl Leyva Solano é uma antropóloga 
mexicana, ativista militante pela causa zapatista (entre outras), e 
foi co-orientadora de minha tese doutoral defendida em 2014. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

25 

 

perante uma teoria política zapatista. Parafraseando-a, trata-
se de uma luta epistêmica que veio de mãos dadas com a 
revolução teórica trazida pelo Zapatismo. Nas suas pala-
vras, 

 
[...] já em 1997, o Subcomandante Insurgente 
Marcos afirmava que os verdadeiros teóricos 
do Zapatismo foram os comandantes maias 
tradutores do marxismo para suas próprias co-
munidades indígenas, a qual Mignolo acres-
centou o papel tão importante que o próprio 
subcomandante Marcos teve na tradução bidi-
recional entre a epistemologia ocidental e a 
epistemologia ameríndia (Mignolo, 2008). 
Quiza, uma terceira pata de esse tripé episté-
mico tenham sido os trabalhos de tradução que 
levaram/levamos a cabo todos/as essos/as jo-
vens estudantes e professores-pesquisadores 
comprometidos/as. Tradução epistémica que 
empezou, como já vimos, por processos de 
transformação intrassubjetiva que foram, antes 
de mais nada, dentro de nós e produto do en-
contro com os/as companheiros/as zapatistas. 
Um tríplice olhar como esse, evita-nos cair no 
racismo epistémico (Chukwudi, 2008) que po-
deria estar implícito na ideia de que A Outra 
Teoria é só o produto (ou o afazer) de uma elite 
intelectual dos movimentos (Idem, ibidem, p. 
18.)6 

 

6 Os autores e datas citados pela autora se referem às seguintes 
obras: MIGNOLO, Walter. La revolución teórica del Zapatismo 
y pensamiento decolonial. San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, 
CIDECI Las Casas y UNITIERRA Chiapas. Edición impresa para 
uso privado, 2008; CHUKWUDI, Emmanuel. El color de la 
razón. La idea de ‘raza’ en la antropología de Kant em 



Leandro Marcelo Cisneros 

26 

 

Dito em outras palavras, o esforço desta pesquisa é o 
de procurar entender essa guerra epistêmica, sem a neces-
sidade de negar ou desconhecer intelectuais do mainstream 
acadêmico, mas, fundamentalmente, a partir das/os pró-
prias/os zapatistas, desde a sua própria teoria, na sua luta 
social, política e epistêmica também, como mais um capí-
tulo dentro dessa guerra político-militar que as comunida-
des zapatistas travam desde 1994 (Leyva Solano, 2010, p. 
18). Aliás, mais do que entender essa guerra, interessa-nos 
compreender que noção de revolução propõe o Zapatismo, 
pois não só entendemos que há uma, como também que 
esta é um tipo de formulação nova e diferente das já conhe-
cidas desde 1917. Além disso, também entendemos que 
essa noção de revolução é fruto de um complexo processo 
de debate, reflexão e teorização dentro do espectro de uma 
filosofia política que reconhecemos como própria do Zapa-
tismo. 

Aqui nos deparamos com uma primeira objeção a ser 
confrontada e esclarecida. Trata-se do questionamento que 
as/os próprias/os zapatistas fazem quando nós, os que 
não somos zapatistas, os da academia, os caxlanes7, os que 
para compreendê-los precisamos traduzi-los para catego-
rias e esquemas conceituais não-zapatistas, alheios a 
elas/es, à sua cultura, à sua história e à sua própria palavra 
e pensamento. 

 

CHUKWUDI, Emmanuel; PAGET, Henry; CASTRO-GÓMEZ, 
Santiago. El color de la razón: racismo epistemológico y razón 
imperial. Buenos Aires: Ediciones del Signo y Globalization and 
the Humanities Project-Duke University, pp. 21-82, 2008. 
7 Palavra da língua tsotsil para se referir aos brancos e mestiços, 
que também são associados a uma condição econômica mais 
abastada que a das/os indígenas. Esclarecendo que, neste 
contexto, o termo mestiço apenas refere a quem não é branco nem 
indígena, mas fruto dessa miscigenação. No México, esse termo 
não tem necessariamente uma conotação pejorativa. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

27 

 

Nesse sentido, acreditamos apresentar, embora 
eventualmente possamos fazer referência a produções teó-
ricas de origem europeia, produzidas num outro contexto 
sócio-histórico-político, dois esclarecimentos relativos a 
este trabalho. Primeiramente, como este tema de pesquisa 
é heterodoxo dentro da tradição filosófica no Brasil, outras 
vertentes teóricas podem nos subsidiar, fazendo de ponte, 
e permitir-nos uma primeira aproximação ao que entende-
mos seja um corpus teórico zapatista, por serem tradições 
mais conhecidas e mais enraizadas no universo acadêmico 
brasileiro. Por outro lado, dentro da tradição marxiana, te-
mos o alicerce teórico, político e ético, que nos orienta a 
historicizar a teoria à luz da realidade atual concreta. Uma 
orientação como esta, além de teórica, é política e ética, 
porque ensina que, para conseguir fazer um estudo propri-
amente crítico, devemos poder analisar a teoria à luz da 
realidade. Contudo, não apenas a partir da realidade dada, 
posta em dados objetivos, mas também da realidade como 
ela deveria ser, porém, ainda não sendo, por não ter desen-
volvido suas potencialidades. Ou seja, a teoria só é auten-
ticamente crítica, se elaborada, analisada e avaliada pelo 
crivo do que a realidade deveria ser, através da lente de 
como a vida dos seres humanos em sociedade poderia ser, 
caso desenvolvesse suas potencialidades para uma vida 
plenamente humana, isto é, uma vida que busque realizar 
– e realize efetivamente – a liberdade e a igualdade, possi-
bilitando a emancipação dos seres humanos (Nobre, 2008). 

Essa abordagem já nos possibilita uma primeira 
aproximação ao pensamento zapatista, pois essa compre-
ensão, que veio questionar a relação da teoria com a práxis, 
ao formular uma teoria que, necessariamente, também é 
política, as/os zapatistas o dizem de maneira semelhante 
quando afirmam que é necessário caminhar a palavra. 

Caminhar a palavra é uma expressão própria das/os 
indígenas zapatistas, cuja simbologia é muito rica, além de 



Leandro Marcelo Cisneros 

28 

 

poeticamente sugestiva. Para elas/es, esse caminhar en-
volve, claro, a ideia de andar, isto é, viver, ter experiências, 
mas tratando-se de andar a palavra, não é qualquer uma, é 
a palavra verdadeira, e isso também se refere à ação de pen-
sar, refletir, conhecer, aprender nesse andar e com essa pala-
vra. Mas, o conhecimento desse andar não é apenas inte-
lectivo, o caminhar é também no coração, ou seja, nos sen-
timentos, no espírito, na alma de cada um. É o sentipensar 
do qual fala Baschet (2014, p. 171-173), ou o coraçonar de 
Santos (2019). Finalmente, voltando ao sentido lato da ex-
pressão, caminhar a palavra refere-se a um claro sentido de 
ação. Dito de outra maneira, não é suficiente saber, conhe-
cer, aprender e sentir, se não é para fazer acontecer essa 
palavra, pois por ser verdadeiro seu conteúdo, ela gera 
compromisso e responsabilidade para consigo. Portanto, a 
partir de tais considerações relativas a essa palavra, ou seja, 
a esse conhecimento ancestral, valorizado e considerado 
como verdadeiro, tanto pela sua origem, como pela respon-
sabilidade, surge o dever de os homens e mulheres verdadei-
ras/os zelarem por esta condição, por meio de ações concre-
tas. Isso já nos oferece um exemplo do afirmado como 
pressuposto para esta pesquisa, a saber: que podemos re-
conhecer um corpus de pensamento filosófico propria-
mente zapatista, para descrever a sua compreensão de po-
lítica, ética e revolução, e por que elas/es agem do jeito que 
o fazem8. 

Como vemos, numa primeira aproximação ao pensa-
mento zapatista, já se evidencia esse primeiro aspecto fun-
damental, que é a necessária relação entre teoria e crítica. 
Mais ainda, essa perspectiva contempla uma dupla rela-
ção, a saber: entre teoria e realidade; assim como entre teoria 
e ação. Nesse mesmo sentido, cabe destacar que, para as/os 

 

8  Caminhar a palavra, palavra verdadeira, homens e mulheres 
verdadeiras/os são orientações teórico-práticas que serão 
desenvolvidos no capítulo seguinte. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

29 

 

zapatistas, a ação deve ser compreendida na sua dupla di-
mensão, ou seja: a do agir propriamente e a do dever ser, 
que tanto gera, como orienta esse agir. Essa posição fica 
muito clara numa fala pronunciada pelo SCI Marcos 
(2007a) na Universidade Autônoma do México, quando se 
refere a duas políticas e uma ética, para criticar a autonomia 
que a política conquistou em relação à ética na cultura oci-
dental, especificamente na política institucional regular. 
Isto para mostrar como o Zapatismo não apenas critica tal 
prática, mas também se propõe a oferecer-lhe uma alterna-
tiva. 

Outro aspecto dessa perspectiva de aproximação ve-
mos nas condições que tal teoria deve satisfazer. Embora 
as/os zapatistas não o explicitem nestes termos, para 
elas/es, a teoria deve ser dialética, isto é, não pode ser enun-
ciada apenas no mero plano da coerência e consistência 
formal, pois ela parte de, e visa a uma realidade concreta. É 
por isso que essa teoria também deve ser histórica, ou seja, 
ela só é compreensível se elaborada a partir dos particula-
res processos histórico-social-culturais que geraram o fe-
nômeno a ser estudado. A esse respeito, na experiência dos 
membros do EZLN, no seu processo de constituição, orga-
nização e consolidação, Marcos comenta o seguinte: 

 
[…] Nessa que chamamos de quarta etapa [em 
1985], foram feitos os primeiros contatos com 
os povos da região […]. Nesta etapa, que corre 
paralela no tempo à terceira, o EZLN já não 
mais era o que tínhamos pensado quando che-
gamos. Para então já tínhamos sido derrotados 
pelas comunidades indígenas, e produto dessa 
derrota, o EZLN começou a crescer geometri-
camente e a se fazer muito outro, ou seja, que a 
roda continuou a ser amassada até que, enfim, 
foi arredondada e pode fazer o que uma roda 
deve fazer, ou seja, rodar. (Marcos, 2003d) 



Leandro Marcelo Cisneros 

30 

 

Em outras palavras, aquelas/es militantes, alguns 
com experiências de guerrilha urbana nas grandes cidades 
do centro e do norte do país, com uma formação teórico-
política de matriz marxista-leninista, em contato com as 
comunidades das montanhas do sudeste mexicano, enten-
deram que deviam sair dos esquemas abstratos, rígidos e 
preconcebidos para pensar a revolução. Aliás, para pensar 
essa revolução. Segundo avalia Marcos, foi exatamente essa 
abertura para o pensamento maia, para a história e para a 
cultura dessas comunidades, assim como esse autoquesti-
onamento, que permitiram o amadurecimento, o avanço e 
o crescimento do EZLN e da proposta revolucionária do 
Zapatismo. 

Esses dois aspectos anteriores se vinculam a outro no 
qual as/os zapatistas podem ser lidas/os, a saber: o pres-
suposto de que o saber abstraído da história e das experi-
ências não pode ser resumido num conjunto de teses imu-
táveis. Porque entendem que a verdade é temporal, já que 
as/os zapatistas olham para si próprias/os, para sua his-
tória, e, fundamentalmente, aprendendo a ouvir as pessoas 
e aprendendo da sua experiência, para projetar e realizar o 
que está por vir. 

 
[…] Um elemento chave na construção de uma 
intersubjetividade coletiva que transcenda os 
particulares que a compõem é a conjugação do 
“escutar o Outro” (que se repete) junto com a 
realização de práticas horizontais que consi-
gam tecer uma rede ou tecido de experiências 
e saberes que operem como insumos comuns 
para a realização de uma síntese superadora, 
como afirma Marcos […]. Esso último ilustra 
que as novas formas de fazer política devem 
polemizar as práticas da esquerda tradicional. 
Possibilitando um processo de auto organiza-



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

31 

 

ção por parte dos diversos grupos que confor-
mam a Outra Campanha, o EZLN não inter-
vém nem impõe uma forma determinada de 
articulação e construção entre eles. (Barrera; 
Rey, 2006) 

 
  Nessa direção, aproximamo-nos do pensamento 

das/os zapatistas, através da compreensão de que o teórico 
crítico está em constante mudança, de tal maneira que to-
mar, por exemplo, a obra de Marx como ponto de partida 
não significa ficar repetindo Marx, mas, sim, pensar a par-
tir dele e continuar produzindo teoria seguindo essa pers-
pectiva, ao ponto de ir além, ou até romper com o próprio 
Marx. Isto é, romper com o que há de historicamente de-
terminado no pensamento de Marx, mas sem abandonar 
seus princípios críticos. Por exemplo, entender que o capi-
talismo é uma forma social organizada a partir do mer-
cado, o qual é assumido como o centro da sociedade capi-
talista, mas contextualizando e historicizando esse capita-
lismo, o atual, que com certeza não é o que Marx conheceu, 
mas é o que Marcos denomina de IV Guerra Mundial (Mar-
cos, 1997), quando fala do neoliberalismo. 

Visto pelo avesso, o Zapatismo é um tipo de perspec-
tiva que, de forma consciente e deliberada, não inventa 
conceitualmente uma sociedade ideal. Dessa maneira, dis-
tingue-se tanto de teorias utópicas, como de teorias que só 
pretendem descrever o mundo como ele é, como o positi-
vismo faz. Pois, por exemplo, se apenas se descreve como 
o mercado funciona, jamais se entenderá o mecanismo que 
o próprio mercado institui para bloquear a realização da 
liberdade e da igualdade. Também se diferencia de movi-
mentos milenaristas ou fundamentalistas, que visam ao re-
torno a uma sociedade primigênia idealizada num passado 
mítico, ancorada em ideias e processos a-históricos, fixos, 
sempre idênticos, que é exatamente o que dá valor a essas 
cosmovisões: seu dogmatismo e sua atemporalidade. 



Leandro Marcelo Cisneros 

32 

 

Essa perspectiva crítica do pensamento zapatista 
manifesta um compromisso com o que a teoria deve ser, a 
saber: uma orientação para a emancipação da sociedade, isto é, 
ela deve visar a entender como o mundo realmente é, mas 
à luz de uma emancipação concretamente possível, ou seja, 
da realização concreta das promessas, como as que o capi-
talismo faz, mas que não realiza. Isso permite uma autên-
tica compreensão das relações sociais, sem ficar no nível 
das aparências. Por outro lado, uma teoria que se pretenda 
emancipatória deve manter um comportamento crítico em 
relação ao que existe, ou seja, o teórico crítico não pode ape-
nas aceitar a realidade como um mero dado natural, mas, 
sim, tomar isso que é como um indício do que ainda pode-
ria ser de outra maneira, avaliada como mais adequada 
para realizar essa emancipação.  

Essa relação entre teoria, política e ética podemos 
apreciá-la no pensamento zapatista, por exemplo, quando 
Marcos fala sobre a outra teoria, enunciando os princípios 
da ética do guerreiro: 

 
[…] 1.- O guerreiro deve se por sempre ao ser-
viço de uma causa nobre.  
2.- O guerreiro deve estar sempre disposto a 
aprender e fazê-lo.  
3.- O guerreiro deve respeitar a seus ancestrais 
e cuidar sua memória.  
4.- O guerreiro deve existir para o bem da hu-
manidade, para isso vive, para isso morre.  
5.- O guerreiro deve cultivar as ciências e as ar-
tes e, com elas, ser também o guardião de seu 
povo.  
6.- O guerreiro deve se dedicar por igual às coi-
sas grandes e às pequenas.  
7.- O guerreiro deve ver adiante, imaginar o 
todo já completo e acabado. (Marcos, 2006) 

 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

33 

 

Como já mencionado anteriormente, para o Zapa-
tismo é fundamental a disputa sobre o que seja teoria, e 
como deveria se fazer teoria, sendo ela medular para o agir 
na construção da autonomia. Nesse sentido, em termos mais 
gerais, Santos afirma que 

 
[…] As epistemologias do Sul têm de proceder 
de acordo com aquilo que chamo de sociologia 
das ausências, ou seja, transformar sujeitos au-
sentes em sujeitos presentes como condição 
imprescindível para identificar e validar co-
nhecimentos que podem contribuir para rein-
ventar a emancipação e a libertação social. 
(Santos, 2019, p. 19) 

 
O Zapatismo tem ciência de que a teoria que se pro-

duz regularmente nas universidades e centros de pesquisa, 
pretendendo ser neutra, pretendendo apenas descrever a 
sociedade, é parcial. Ela é ideológica, pois o que de fato faz 
é adaptar o pensamento à realidade, ela só justifica o que 
já existe, se resigna à forma presente da dominação. Por 
exemplo, numa sociedade dividida em classes é a justifica-
ção dessa divisão como base no seu caráter pretensamente 
natural e necessário. No caso da luta epistêmica do Zapa-
tismo, uma sociedade que naturaliza a colonização e, com 
ela, a submissão dos nativos aos brancos, os quais reputam 
os primeiros como incapazes e ineptos para decidirem so-
bre a organização e a direção da vida pública, a ideologia 
que classifica o índio como bruto, preguiçoso e vadio é a que 
se impõe e justifica que esses sujeitos nem cheguem a ser 
considerados como cidadãos. 

A trajetória manifesta das/os zapatistas demonstra 
que, para conhecer verdadeiramente, não é necessário se-
parar ciência e valor, conhecer e agir. Aliás, a expressão já co-
mentada que fala em caminhar a palavra resume exatamente 



Leandro Marcelo Cisneros 

34 

 

isso. Pois é considerando essas dimensões de forma con-
junta que não perdemos de vista a ação nem o conheci-
mento. 

Nesse sentido, num colóquio internacional, Marcos 
(2007b) propõe a seguinte discussão: “Nem o centro nem a 
periferia […]. A geografia e o calendário da teoria”. (Mar-
cos, 2007b) Em dita intervenção, entre outras análises, ele 
enunciou o que entende que sejam teses sobre a luta antissis-
têmica. Delas, apenas citamos duas, que exemplificam bem 
a necessária relação entre conhecer e agir: 

 
[…] UM.- Não se pode entender e explicar o 
sistema capitalista sem o conceito de guerra. 
Sua supervivência e seu crescimento depen-
dem primordialmente da guerra e de tudo o 
que a ela se associa e a implica.  Por meio dela 
e nela, o capitalismo despoja, explora, reprime 
e discrimina.  Na etapa de globalização neoli-
beral, o capitalismo faz a guerra à humanidade 
inteira. 
[…] SETE.- As grandes transformações não co-
meçam acima nem com fatos monumentais e 
épicos, senão com movimentos pequenos em 
sua forma e que aparecem como irrelevantes 
para o político e o analista de cima.  A história 
não se transforma a partir de praças cheias ou 
multidões indignadas senão, como o assinala 
Carlos Aguirre Rojas, a partir da consciência 
organizada de grupos e coletivos que se conhe-
cem e reconhecem mutuamente, abaixo e à es-
querda, e constroem outra política. (Marcos, 
2007b, p. 8-9) 

 
Nesse texto, o pensamento zapatista não apenas 

questiona a maneira em que se faz teoria no Ocidente, mas 
também argumenta em relação a um dos aspectos desse 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

35 

 

distanciamento entre teoria e realidade, ou entre teoria e 
prática, entendendo que isso também tem a ver com o dis-
tanciamento entre academia e movimentos sociais. É exa-
tamente nesse sentido que o texto de Leyva Solano nos au-
xilia, quando propõe uma análise e reflexão, para a se-
guinte discussão: “Academia versus ativismo? Repensar-
nos a partir de e para a prática-teórico-política” (Leyva So-
lano, 2010). Ou seja, não há como fazer teoria que real-
mente explique, que seja crítica, se não explicitamos e dis-
cutimos nossas próprias práticas e instituições com base 
nas quais produzimos conhecimento. 

Isto porque o conhecimento da realidade não deixa 
de ser um tipo de ação particular, pois agimos a partir de 
determinadas interpretações do mundo e, por sua vez, re-
fletimos sobre o resultado da ação. Por isso é que, embora 
conhecer e agir sejam momentos diferentes, é preciso consi-
derá-los conjuntamente. Como nós não agimos em abs-
trato, é necessário conhecer o complexo de relações sociais, 
políticas, culturais e econômicas (entre outras), dentro das 
quais agimos, assim como as condições históricas em que 
se dá a ação e quais são os elementos que nos constrangem 
a agir. Importante é frisar o fato de que pensar, analisar e 
conhecer também são formas de agir. Esta consideração 
chama a atenção para evitarmos a tendência de ficar na su-
perfície dos fenômenos, sem chegar a entender as conexões 
reais entre os fenômenos sociais. Uma atitude com essas 
características pode se reputar como crítica, por possibilitar 
conhecer sem abdicar da reflexão sobre o caráter histórico 
do conhecimento produzido.  

Entendemos que o Zapatismo define sua luta política 
e epistêmica dentro de uma perspectiva que propõe a re-
flexão sobre a realidade e a ação concreta para construir 
outra vida e outro mundo, para que seja possível um mundo 
onde caibam todos os mundos, no qual caibam todas as cores (Le 
Bot, 1997; Baschet, 2014). Segundo podemos observar, 
quando o Zapatismo fala em autonomia, e transforma essa 



Leandro Marcelo Cisneros 

36 

 

categoria num guia tão fundamental para o agir das comu-
nidades, ela pode ser interpretada como uma formulação 
própria de uma proposta de emancipação. É nessa direção e 
com essa intenção que, por exemplo, o EZLN lançou um 
convite internacional (29/02/2016) para participar de dife-
rentes atividades, dentro do evento que ficou conhecido 
como Escolinha Zapatista. Não é casual nem acidental que 
elas/es tenham escolhido o nome de escolinha para carac-
terizar o teor do evento. Isto é, mais uma vez, mesmo num 
contexto de guerra, perseguição, terrorismo, assédio, 
agressões e morte, a proposta política das comunidades é 
a de propor diálogo e debate com a sociedade civil nacio-
nal e internacional, com o intuito de gerar um encontro em 
que todas/os aprendam juntas/os, uns com as/os outras/os. 
Assim, a comissão organizadora convidou artistas, cientis-
tas, companheiras/os aderentes à Sexta Declaração da 
Selva Lacandona e ao Congresso Nacional Indígena (CNI), 
e a qualquer ser humano que se sinta interpelada/o a par-
ticipar do encontro que denominaram “L@s Zapatistas y las 
con CIENCIAS POR LA HUMANIDAD” (Moisés, 2016). O 
interessante são as razões com as quais o SCI Moisés9 jus-
tificou o evento: 

 
[…] Primeiro: Que a grave crise que chacoalha 
o mundo inteiro e que se agudizará, põe em 
risco a supervivência do planeta e tudo o que o 
povoa, incluindo os seres humanos. 
Segundo: Que a política de cima não só é inca-
paz de pensar e construir soluções, também é 
uma das responsáveis diretas da catástrofe já 
em curso. 

 

9 Além de ser um subcomandante, ou seja, um dos chefes de 
maior patente no EZLN, é um dos que participam desde o início 
do movimento, e é quem sucedeu ao SCI Marcos na função de 
porta-voz do CCRI e do EZLN.  



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

37 

 

Terceiro: Que as ciências e as artes são as que 
resgatam o melhor da humanidade. 
Quarto: Que as ciências e as artes representam 
a única oportunidade séria de construção de 
um mundo mais justo e racional. 
Quinto: Que os povos originários e quem vive, 
resistem e lutam nos porões em todo o mundo 
são possuidores, entre outras, de uma sabedo-
ria fundamental: a da supervivência em condi-
ções adversas. 
Sexto: Que o Zapatismo segue apostando, em 
vida e morte, pela Humanidade. (Moisés, 2016) 

 
Vemos que as reflexões, o pensamento e a ação zapa-

tistas se evidenciam na necessidade de superar o capita-
lismo como forma de organização social, política, econô-
mica e cultural manifestamente injusta e autodestrutiva. 

Para conquistar dita emancipação, entre outras refle-
xões e ações concretas, as/os zapatistas decidiram cons-
truir o autogoverno. Segundo Baschet: 

 
[…] O autogoverno é a forma mesma da demo-
cracia radical, que não é mais que outro nome 
da autonomia […] uma democracia radical de 
autogoverno não pode senão se assentar no 
princípio de uma dignidade compartilhada […] 
Não é, para eles, uma qualidade intrínseca do 
ser, nem uma essência. Adquire-se na resistên-
cia, na luta contra o que nega a dignidade em 
si: a dignidade é uma ponte, um olhar […] é 
uma relação, uma forma de estar juntos. (Bas-
chet, 2014, p. 65) 

 
Com esse último ponto, fechamos essa esquemática 

e resumida apresentação do que entendamos seja o âmago 



Leandro Marcelo Cisneros 

38 

 

do pensamento teórico, político e ético zapatista, assu-
mindo-o como uma realidade desconhecida para nós. Isto 
para apresentar o objeto desta pesquisa, argumentando na 
seguinte linha de raciocínio: afirmamos que há elementos 
de juízo que justificam a existência de um corpus de pensa-
mento zapatista de caráter filosófico, prestando atenção aos 
conteúdos de filosofia política e ética, mais especifica-
mente a formulação teórico-prática de revolução. Isto muito 
bem resumido por Marcos numa comemoração de 1º de 
Maio: 

 
[…] Três vezes morre o trabalhador na fábrica 
da história da pátria: de pobreza morre, pois 
não é pago em justa medida seu novo fazer; 
morre de humilhação, porque sua palavra de 
rebeldia é amordaçada pela traição de quem se 
diz ser do seu lado; de escravidão morre, pois 
o mau governo ignora sua vontade e empenho. 
Três vezes luta o operário mexicano na terra e 
no asfalto: por justiça luta para que haja pão e 
verdade na sua casa e mesa; luta também para 
que seja livre sua palavra e seu andar para não 
herdar vergonhas aos filhos; por democracia 
luta, pois é seu poder de transformar a matéria, 
também poder de governar e se governar. 
(Marcos, 1994b) 

 
Essa é a condição que se impõe e o caminho esco-

lhido para revolucionar o mundo. 
Resumidamente, nossa tese a respeito da concepção 

zapatista de revolução, como desenvolveremos ao longo 
deste trabalho, pode ser apresentada como segue. 

No conjunto de documentos analisados, que consi-
deramos constituir um corpus teórico zapatista, podemos 
encontrar uma filosofia política e uma ética especificamente 
zapatistas, ambas as duas orientadas para uma proposta de 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

39 

 

política emancipatória de esquerda. A partir disso, averi-
guamos se essa formulação teórico-prática de uma política 
emancipatória comporta uma proposta revolucionária de 
novo cunho. Entendemos que essa noção de revolução que 
o Zapatismo propõe é um tipo de formulação nova e dife-
rente das já conhecidas nos moldes de 1917. 

Com base na conceituação depreendida do corpus, 
observamos que há uma concepção de bem, assim como 
uma definição de sociedade boa. A partir dessas definições 
fundamentais, confirmamos a importância que as/os za-
patistas dão para o plano do impossível na política. Eviden-
temente, a outra cara da moeda dessa relevância é a mobi-
lização efetuada no plano do status quo, traduzindo-se num 
questionamento que produz alguma disrupção do dado. 

Todavia, entendemos que a centralidade de visar ao 
impossível, inspirada pelos conteúdos utópicos, está des-
pojada de uma crença na redenção universal e de argumen-
tos baseados numa suposta essência humana, como pode-
mos observar na promessa da Revolução de Outubro. 
Dessa maneira, a concepção de emancipação se acha desli-
gada de teorizações sustentadas num telos do progresso. No 
entanto, continua a pretender uma redefinição do possível, 
para realizar uma ordem menos desigual e menos opres-
siva. 

Outro aspecto importante, que talvez seja um dos 
mais relevantes desta concepção zapatista de revolução, é 
o entendimento que as/os zapatistas têm de que essa rede-
finição do possível e, consequentemente, essa maneira de 
entender o revolucionar da realidade não se concretizam e 
não são reduzíveis a um único ato. Pois tratar-se-ia de uma 
concepção de política de emancipação pensada como um es-
forço sustentado ao longo do tempo, e por isso as pulsões 
emancipatórias não seriam algo excepcional. Esse entendi-
mento contraria o sentido clássico de revolução, caracteri-
zado pelo contínuo: insurreição–derrocada–reinstituição. 



Leandro Marcelo Cisneros 

40 

 

Assim sendo, a concepção de política emancipatória do Za-
patismo não se reduz a um big bang insurrecional. Desvin-
culada a noção de mudança revolucionária da ideia de mo-
mento único, ela adquire um sentido performativo, impli-
cando numa ação no momento mesmo da enunciação. 

Outro elemento importante dentro dessa concepção 
de revolução é a opção estratégica para pensar e levar adi-
ante uma mudança radical na prática, porém se negando a 
tomar o aparato do Estado ou a instituir um novo Estado. 
Essa é uma maneira de entender a revolução fora da matriz 
jacobina e da oposição binária entre sucesso e fracasso. Se-
guindo esse raciocínio, a atividade de revolucionar coincide 
com as ações da política emancipatória pelo fato de estruturar 
o agora como sendo um tempo de um devir-outro. Por isso, 
a concepção estudada neste trabalho se aproxima mais de 
uma revolução contínua da vida cotidiana, que implica uma 
revolução que não se detém perante a possibilidade de 
conquista do Estado. 

Por outro lado, na concepção zapatista, o papel polí-
tico de uma vontade de revolução vai além dos limites da 
mera insurreição. Elas/es pensam o revolucionar como uma 
interrupção do dado, pois a revolução é compreendida 
como o agir além do horizonte do meramente possível. 
Nesse sentido, consideram importante estar atentas/os ao 
desconhecido, pois é nesse plano que é possível a abertura 
para algo por vir, que já está começando a acontecer. Portanto, 
esse entusiasmo revolucionário pelo impossível implica assu-
mir a responsabilidade e aceitar o desafio de encontrar um 
caminho que ainda não existe. Isso significa que a invoca-
ção do impossível em relação a uma ação revolucionária 
refere-se a uma política radical. Por isso, entendemos que 
as/os zapatistas concebem as ações da política emancipatória 
como coincidentes com a atividade de revolucionar, justa-
mente por estruturar o agora como um tempo do devir-outro. 

É por isso que afirmamos que o modo de conceber 
essa política emancipatória tem levado suas consequências, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

41 

 

sobretudo, para o interior das comunidades, concebendo e 
realizando uma revolução contínua da vida cotidiana. 

Nesta Introdução, consideramos importante esclare-
cer alguns pressupostos metodológicos, que apresentamos 
na sequência, por conta das singularidades desta pesquisa. 

 
1.1 PRESSUPOSTOS METODOLÓGICOS 

 

1.1.1 Um olhar estrangeiro 
 
Dentro dessa perspectiva, para esta tese, é impor-

tante levar em consideração que esta pesquisa, ainda que 
pertença à Filosofia, contudo se desenvolve sob uma pers-
pectiva teórica que destaca a abordagem interdisciplinar, 
tanto por razões de tipo epistemológico, como por benefí-
cios metodológicos para as nossas análises, que aqui reto-
maremos breve e esquematicamente. 

Um desses elementos de juízo consiste na considera-
ção que Clifford Geertz (1989) faz a respeito da construção 
dos nossos dados, assim como a advertência acerca das nos-
sas interpretações, que são, segundo ele, de segunda e ter-
ceira mão. 

Outro autor que oferece um subsídio importante é 
Roberto Da Matta (1981), quando adverte que nosso traba-
lho deve cumprir com uma dupla tarefa, qual seja, a de 
transformar o exótico em familiar e o familiar em exótico. 
Ponto que também foi destacado por Gilberto Velho (1978, 
p. 39), quando afirma que “o que vemos e encontramos 
sempre pode ser familiar, mas não necessariamente conhe-
cido e o que não vemos e encontramos pode ser exótico, 
mas até certo ponto, familiar”. 

Para nós, o Zapatismo é, de alguma maneira, o exó-
tico e o familiar ao mesmo tempo, pois são realidades que 
em parte estão fora do nosso mundo cotidiano e próximo 
e do nosso universo sociocultural-cognitivo, e em parte 



Leandro Marcelo Cisneros 

42 

 

percebemos próximas e com semelhanças de família 
(Wittgenstein, 1996). 

Mais uma contribuição importante veio de James 
Clifford (2008), a respeito da construção e institucionaliza-
ção do saber e sobre a autoridade na construção do saber (no 
caso dele, a etnografia). O etnógrafo se preocupa com as 
críticas ao tipo de escrita, ainda preso ao reducionismo de 
dicotomias e essências. Isso é importante para não cair em 
representações dos outros como se fossem abstratos e a-his-
tóricos. Para ter esse olhar crítico, ele tipifica quatro mo-
mentos-modelos que embasaram de maneira diferenciada 
a autoridade etnográfica, pela relação entre dois componen-
tes fundamentais do saber etnográfico: experiência e inter-
pretação, que vão do narrador onisciente à multivocidade 
cultural, da autoridade concentrada na unidade indissolú-
vel do escritor à dispersão provocada pelas múltiplas in-
terpretações possíveis de serem expostas pelos inúmeros 
leitores. 

Essas advertências epistemológico-metodológicas 
são de grande valor, por conta de não termos a possibili-
dade de contato em pessoa e mais ou menos direto com os 
autores da produção teórica dessas comunidades zapatis-
tas. Assim, a nossa preocupação é a de não sermos presa 
fácil e de não cairmos num excesso de confiança na nossa 
capacidade de interpretação dos documentos e leituras de 
outras/os pesquisadoras/es e atores, e de não ocuparmos 
a posição daquele narrador onisciente, fonte da própria au-
toridade e da verdade do saber. 

Para aprofundar esta perspectiva, porém, mas a par-
tir da filosofia política, concordamos com Pinzani, quando 
faz a seguinte consideração a respeito de um pensamento 
crítico: 

 
[…] Tilo Wesche afirma que “o ponto de par-
tida de cada crítica consiste no diagnóstico de 
uma realidade que não deveria existir: de um 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

43 

 

sofrimento que ofende, de uma injustiça que 
provoca reação, de uma miséria ultrajante” e 
que “o objeto da crítica” são justamente as cau-
sas destes males (Wesche, 2009, p. 201). E Rai-
ner Forst considera que o objetivo prático per-
seguido pela crítica social é justamente “o fim 
da humilhação e da ofensa” (Forst, 2009, p. 150; 
Pinzani, 2012, p. 89) 

 
Evidentemente, a luta zapatista, assim como nossa 

pesquisa, se alinham a essa perspectiva. 
Em relação à primeira questão, focando especifica-

mente o assunto desta seção, a saber, o olhar estrangeiro re-
lativo ao fenômeno pesquisado, observamos que Pinzani, 
referindo-se ao crítico social, e ao pressuposto distancia-
mento que deve exercer para com o objeto da sua crítica, 
para ele poder operar dita crítica, nos diz o seguinte: 

 
[...] ele deve, por assim dizer, ficar livre dos 
mecanismos de dominação ou de alienação 
que ele pretende analisar e denunciar, se não 
quer correr o risco de ser presa deles, como o 
especialista que se limita a pensar nos moldes 
e segundo as categorias lógicas e intelectuais 
da própria sociedade. (Pinzani, 2012, p. 90) 

 
Dessa maneira, segundo Pinzani, a via para não fi-

carmos presos aos mecanismos de alienação e dominação, 
que, justamente, devem ser objeto de crítica, é preciso que 
essa crítica seja imanente à própria sociedade. Por outro 
lado, ele também afirma que “precisamos de uma posição 
que ouça a voz das vítimas de tais mecanismos, levando 
em conta a possibilidade de que tal voz seja destorcida pe-
los próprios mecanismos em questão” (Pinzani, 2012, p. 
91). 



Leandro Marcelo Cisneros 

44 

 

Nessa direção, nesta pesquisa, por conta do 
fenômeno a ser estudado, não trabalhamos sob a perspec-
tiva de “vítimas”, mas, sim, de forma análoga, valemo-nos 
da estratégia de dar voz privilegiada aos protagonistas de 
tal fenômeno, de iniciar a partir do seu discurso, isto é, das 
suas próprias definições, autopercepções e definições do 
mundo, para depois desdobrar nossas análises e reflexões. 
Esta perspectiva metodológica ficará melhor explicada na 
seção seguinte. 

Por fim, para o exercício de um pensamento crítico, 
Pinzani afirma a necessidade de apontar para as razões do 
objeto da crítica, por exemplo, as crises geradas pelo pró-
prio capitalismo ao não cumprir com a promessa com a 
qual ele próprio nasceu – concretizar a liberdade e a igual-
dade dos indivíduos. É exatamente nessa denúncia que a 
crítica social possui um 

 
[...] valor eminentemente prático, pois nos per-
mite intervir sobre elas [...] o crítico social não 
precisa partir de um ponto arquimediano para 
propor normas ou valores diferentes, mas 
pode fundar a normatividade de sua análise 
crítica na normatividade das normas e valores 
criticados. (Pinzani, 2012, p. 95) 

 
Acerca dessa crítica imanente, tanto em relação à 

normatividade, como em relação à possibilidade de fala 
dos protagonistas envolvidos, Pinzani afirma que ela nos 
leva a pensarmos tais normas “de maneira radicalmente 
diversa, mas não cabe ao crítico defini-las sozinho, sem a 
cooperação dos indivíduos que são vítimas dos déficits e 
das crises acima mencionados” (Pinzani, 2012, p. 96). 

Por outro lado, Pinzani afirma que uma perspectiva 
plausível para o exercício da crítica social “não recorre a 
modelos ideais e universais”, isto é, ela “tem que encontrar 
os critérios, com base nos quais possa criticar a sociedade, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

45 

 

na própria realidade social”. Trata-se, assim, de uma “crí-
tica interna, que visa revelar as tensões e até as contradi-
ções internas à sociedade” (Pinzani, 2012, p. 97). Conside-
rando a sua pertinência, essa será a linha metodológica ge-
ral da nossa pesquisa. 

Pinzani distingue três perspectivas diferentes que tal 
crítica interna da sociedade pode assumir, a saber: uma 
meramente funcional; outra de caráter moral; e uma ética. 
Aqui, entendemos que tanto este trabalho como a própria 
produção teórica zapatista a ser analisada podem se encai-
xar melhor dentro da última perspectiva, por destacar o 
fato de que “a vida numa determinada sociedade não é 
uma vida boa conforme os seus próprios critérios de vida 
boa” (Pinzani, 2012, p. 98). 

Além de assumir uma dessas três perspectivas de crí-
tica interna da sociedade, essa análise também deveria 
“encontrar uma base nos resultados empíricos das ciências 
sociais, mas sem cair na armadilha de uma crença absoluta 
na verdade de tais resultados [...] deveria antes contextua-
lizar tais resultados” (Pinzani, 2012, p. 98), seja que o faça 
pela crítica do método das ciências sociais, seja pela crítica 
dos pressupostos ideológicos dessas ciências. 

Finalmente, Pinzani entende que tal análise deveria 
“operar uma crítica das imagens dominantes na sociedade 
relativas a certos fenômenos sociais” (Pinzani, 2012, p. 99), 
pois, para ele, esta tarefa é fundamental e complementar à 
anterior (ouvir a voz dos envolvidos), a fim de “dispor de 
instrumentos críticos para interpretar os dados empíricos, 
já que os relatos em questão são fortemente influenciados 
pelas imagens dominantes na sociedade” (Pinzani, 2012, p. 
99).  

Estes são os pressupostos epistemológico-metodoló-
gicos que nos permitem a atitude de estranhamento neces-
sária para abordar os escritos zapatistas e sua contextuali-
zação social e política, para entendê-la como uma produ-
ção filosófica própria e original. Mais especificamente, em 



Leandro Marcelo Cisneros 

46 

 

nossa pesquisa, diferentemente do que as pesquisas regu-
lares em filosofia fazem, não trabalhamos uma obra de um 
autor consagrado, na qual exploremos um conceito ou 
uma tese, já reconhecidos na academia. Em vez disso, 
nosso estudo aborda um fenômeno cultural, social e polí-
tico dentro do qual nós advertimos: primeiramente, que há 
um corpus teórico elaborado e, por outro lado, que nele re-
conhecemos um conteúdo propriamente filosófico-polí-
tico. Assim sendo, para termos um ponto de comparação e 
contraste em comum com outras/os pesquisadores, toma-
mos como referência uma coletânea de documentos e co-
municados produzidos pelo CCRI–EZLN entre 1994 e 
2001, compilados e publicados por Ediciones ERA do Mé-
xico, a saber: EZLN: Documentos y Comunicados, Tomo 1: 1º 
de enero / 8 de agosto de 1994; EZLN: Documentos y comu-
nicados, Tomo 2: 15 de agosto de 1994 / 29 de septiembre de 
1995; EZLN: Documentos y comunicados, Tomo 3: 2 de oc-
tubre de 1995 / 24 de enero de 1997; EZLN: Documentos y 
comunicados, Tomo 4: 1º de febrero de 1997 / 2 de diciembre 
de 2000; e EZLN: Documentos y comunicados, Tomo 5: La 
marcha del color de la tierra, 2 de diciembre de 2000 / 4 de 
abril de 2001. São esses documentos, produzidos pela inte-
lectualidade oficial do Zapatismo, escritos no calor da luta, 
que serão nosso material privilegiado de estudo, análise e 
reflexão. Também é um subsídio muito importante o por-
tal oficial do próprio Zapatismo: Enlace Zapatista.10 

Conforme a perspectiva metodológica apresentada 
nesta seção, no seguinte capítulo abordaremos os pressu-
postos filosófico-políticos do Zapatismo, extraídos da sua 
própria produção textual. 

 
 

 

 

10 Acessível em: <https://enlacezapatista.ezln.org.mx/>.  

https://enlacezapatista.ezln.org.mx/


 

2 PRESSUPOSTOS FILOSÓFICOS ZAPATISTAS 

 
2.1 INTRODUÇÃO 

 
Esta seção objetiva explicitar alguns dos princípios 

que embasam o que entendemos seja a filosofia política zapa-
tista. Vale esclarecer que não há como entender a política 
zapatista fora de um contexto de guerra, ao ponto de ser 
necessário considerar esses dois conceitos como os dois po-
los de um binômio, um não sendo compreensível sem o 
outro. Dois conceitos que, nesta relação, propomos como 
complementares e necessários, podem explicar de maneira 
mais adequada a realidade, o pensamento e a ação das/os 
zapatistas. Todavia, o que interessa neste trabalho é a com-
preensão da política zapatista, que tipo de política é pro-
posta pelo Zapatismo, para, a partir disso, entender a con-
cepção de revolução que propõem e praticam as/os zapa-
tistas. 

Se tomarmos como ponto de partida o ano de 1992, 
que é quando as comunidades começam a discutir com o 
EZLN a possibilidade de iniciar uma guerra, o modo de 
organizar os debates e o modo de decidir a declaração de 
guerra ao governo federal, as/os zapatistas já estão fa-
zendo política em situação de guerra. Pois, na concepção 
delas/es, as condições aviltantes em que viviam há muito 
tempo, especialmente pioradas pelas políticas neoliberais 
do governo de Salinas de Gortari, isso não era outra coisa 
que um modo de guerra não declarada, não convencional 
contra os povos indígenas. Essa disposição para a política 
em contexto de guerra se mantém durante a guerra franca 
de parte das/os zapatistas11, com uma primeira resposta 

 

11 Doze primeiros dias de janeiro de 1994. Depois disso, cessaram 
fogo e só conservaram as armas para defesa. 



Leandro Marcelo Cisneros 

48 

 

por parte do Estado mexicano de guerra de contrainsurgên-
cia12, doutrina esta que depois seria substituída pela de 
guerra de baixa intensidade (Cisneros, 2016; CDHFBC, 1999; 
Fajardo Camacho, 2011; Kreibohm, 2003; Ronfeldt et al, 
1998; United States of America, 1986). Evidentemente, 
nesse período, a política estava mais direcionada ao inte-
rior das comunidades. Essa mesma disposição é a que pre-
valece, não só em relação ao interior, mas também em re-
lação às instituições do Estado mexicano, e à sociedade ci-
vil nacional e internacional, até os dias de hoje. Assim, 
guerra e política são os dois conceitos que, no seu mútuo 
condicionamento, exprimem o embasamento fundamental 
do pensamento e da ação filosófico-políticos das/os zapa-
tistas. 

O conteúdo para a análise a seguir é extraído de uma 
coletânea, realizada pelo Centro de Información y Análisis 
de Chiapas A.C. - CIACH (2002), a qual reúne os contos do 
Subcomandante Marcos13, nos quais ele conversa com o 
Velho Antônio. Esta é uma série de escritos literários, que 
vêm a público pelos veículos de comunicação oficiais za-
patistas, às vezes como parte de um texto maior, outras 
como contos avulsos; algumas vezes como comunicação 
para alguma solenidade, outras como texto para alguma 
revista ou jornal, outras ainda como um comunicado ofi-
cial do Comitê Clandestino Revolucionário Indígena 
(CCRI) ou do Exército Zapatista de Libertação Nacional 
(EZLN). Todavia, de todos eles, apenas serão explorados 

 

12 Lembrando que essa doutrina foi desenvolvida nas décadas de 
1960-1970, como resposta às guerras de guerrilhas latino-
americanas. 
13  Lembrando que se trata de um reconhecido intelectual do 
Zapatismo, primeiro mando militar do EZLN e porta-voz das/os 
zapatistas entre 1994 e 2014, data a partir da qual deixa esses 
cargos, no entanto continua como pensador orgânico até hoje, 
ainda que sob outras identidades (ver Marcos, 2014; 2023). 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

49 

 

aqueles conteúdos que se vinculam de maneira direta à po-
lítica e à ética zapatista. Eventualmente, serão abordados 
outros princípios acerca de outros tópicos, não direta-
mente vinculados à política, por entendermos que são 
complementares daqueles que são fulcro deste trabalho. 

Cabe aqui uma primeira observação importante. É 
conveniente ter presente que esses textos se inscrevem no 
que podemos chamar de discurso zapatista do CCRI–
EZLN, ou seja, um discurso oficial, com a clara intenção de 
tomar como ponto de partida o conhecimento popular an-
cestral, que podemos chamar de discurso zapatista colo-
quial14. Essa diferenciação é importante, porque nos per-
mite ter uma leitura crítica, ao mesmo tempo em que reco-
nhecemos mais uma das complexidades desse fenômeno 
cultural, social e político, que pode interessar à filosofia po-
lítica. 

A importância desses contos e dessas conversas com 
o Velho Antônio se radica no fato de serem um registro es-
crito e divulgado, nos quais consta o destaque que o pró-
prio Marcos atribui a esses encontros e aos ensinamentos 
que deles extrai. A maneira em que Marcos nos apresenta 
sua relação com este velho indígena camponês é a de um 
discípulo com seu mestre, alguém que, de alguma ma-
neira, lhe serviu de guia e intérprete, para que esse homem, 
não indígena e não branco, vindo do Norte, conhecesse e 

 

14 Leyva Solano (1999) faz essa distinção entre discurso zapatista 
do CCRI–EZLN e coloquial, sendo o primeiro aquele que as 
instâncias de mando e a estrutura organizativa formal (CCRI–
EZLN) reconhecem e legitimam como seu. Por outro lado, o 
coloquial é produzido entre as bases camponesas e indígenas ou 
urbanas das organizações zapatistas, as/os cidadãs/ãos 
comuns, tanto de Las Cañadas como de diferentes regiões do 
México.  



Leandro Marcelo Cisneros 

50 

 

compreendesse tanto a história, os costumes, o pensa-
mento e a idiossincrasia das comunidades do sudeste chi-
apaneco, assim como a cosmovisão maia. 

Nas palavras de Marcos, “O primeiro povoado que 
tomamos em 1985, ou seja, o primeiro povoado no qual en-
tramos já como zapatistas, é o do Velho Antônio. E aí ele 
atua como uma espécie de tradutor, como nos explicando o 
que é que nós éramos e o que devíamos ser […] o Velho 
Antônio é a ponte” (Marcos, 2002, p. 204. Grifos nossos). 

Assim, salvando as devidas distâncias e proporções, 
podemos afirmar que essa dupla se apresenta a nós de ma-
neira semelhante à criada por Platão, fazendo de Sócrates 
o interlocutor central dos seus diálogos. Nessa compara-
ção, uma diferença é que Marcos não faz falar sua perso-
nagem Antônio com outros interlocutores, mas, sim, com 
a personagem que ele faz de si próprio. Outra, talvez a 
mais importante, é que Marcos não apresenta suas pró-
prias ideias e teorias, como sendo as do Velho Antônio, 
como o fizera Platão com Sócrates a partir do período do 
Teeteto (Ghiraldelli, 2019). 

Uma característica comum de ambos os dois é a de 
serem personagens literários, porém não absolutamente. 
São criações ficcionais, todavia, são embasadas na vida real 
dessas duas pessoas. Marcos conhece o Velho Antônio em 
1984, no início das atividades na selva daquele pequeno 
grupo de guerrilheiros que em 1983 fundaram o EZLN. 
Marcos manteve uma estreita relação com o velho campo-
nês, que faleceu em 1994, vítima de tuberculose (Marcos, 
2002, p. 203). 

A seguir, explicitamos de maneira resumida e esque-
mática os princípios acima mencionados, para depois su-
gerir algumas interpretações, pois, como já mencionado 
anteriormente, assumimos uma perspectiva metodológica 
que toma, inicialmente, a fala das/os zapatistas, para de-
pois desenvolver uma análise. Isto porque entendemos 
que não se trata de meros relatos literários, mas, sim, de 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

51 

 

sínteses de vidas particulares e comunitárias; são memó-
rias documentadas de histórias coletivas; são perspectivas 
ontológicas e de horizontes de compreensão, condensadas 
em ideias, conceitos e teses filosóficas que surgem da prá-
xis política, que se destinam a orientar esta práxis através 
do exercício do pensamento dialogal, coletivo, reflexivo, 
democrático e crítico15. Assim sendo, tomamos esses rela-
tos como um tipo de fala desses dois atores sociais e políti-
cos fundamentais para o Zapatismo, falando por si mes-
mos, não os considerando meros objetos de pesquisa. Expo-
mos esses diálogos entre eles, que Marcos transforma em 
uma conversa mais ampla com as comunidades zapatistas, 
ao mesmo tempo que, através delas, apresenta a perspec-
tiva de mundo zapatista para a sociedade civil, nacional e 
internacional. A partir disso, propomos uma análise e re-
flexão, mais como uma conversa com sujeitos políticos do 
que como uma descoberta de fatos inertes.  

Afirmamos que Marcos e Antônio são atores com 
toda essa importância, porque suas falas e, sobretudo, os 
ensinamentos extraídos, organizados e formalizados por 
Marcos são uma das melhores fontes de conhecimento e 
chaves de interpretação que temos, nós que somos absolu-
tamente alheios e distantes dessa realidade, dessa cultura 
e dessa história. É nessa perspectiva que propomos enten-
der tanto a linha de pensamento e ação das/os indígenas 
maia do sudeste de Chiapas, mas, também, como isso foi 
traduzido para questionar e reinterpretar a doutrina revo-
lucionária marxista, inicialmente de influência leninista, 
que originou o EZLN. Esse sincretismo, que Marcos cha-
mou de “a primeira derrota do EZLN” (Le Bot, 1997, p. 62-
63), é um dos fundamentos filosófico-políticos do Zapa-
tismo. 

 

15  Para compreender esta qualificação desse pensamento, 
consultar Leyva Solano (1995; 1999; 2007; 2009) e Leyva Solano e 
Ascencio Franco (2002). 



Leandro Marcelo Cisneros 

52 

 

2.2 ALGUNS PRINCÍPIOS FILOSÓFICO ZAPATISTAS 

 
Iniciamos esta exposição com alguns fundamentos 

que não são propriamente ético-políticos, mas sem os quais 
não se entendem os princípios filosóficos zapatistas. 

 

2.2.1 Pressupostos antropológicos 
 
Uma definição importante que as/os zapatistas dão 

de si próprias/os, que se reitera constantemente, é através 
da autodenominação gente de milho. Esta denominação tem 
um pano de fundo mítico-religioso, relativo à criação dos 
seres humanos. Mas, independentemente da fé religiosa, a 
metáfora se refere à multiplicidade e diversidade de tipos 
e espécies desse grão. Assim, seria essa mesma qualidade, 
a diversidade, a principal característica dos seres humanos 
que a mitologia maia considera para as mulheres e homens 
verdadeiras/os (Marcos, 2002, p. 19-20). Diversidade essa 
que se manifesta não só na cor de pele, mas também na 
língua, na cultura e, sobretudo, nas ideias e pensamentos. 

Uma característica desta gente de milho é a de andar 
perguntando (Marcos, 2002, p. 61). Isto quer dizer que o mo-
vimento, ou seja, a ação, somente é possível a partir do per-
guntar, a partir do conhecimento junto aos outros, a partir 
do diálogo e da deliberação conjunta sobre os rumos a as-
sumir. O perguntar para poder andar refere-se não apenas a 
questões relativas à organização política ou ao modo de 
governo entre as comunidades zapatistas, mas, sim, e mais 
profundamente, à constituição delas/es enquanto mulheres 
e homens verdadeiras/os, à construção de comunidade, ou seja, 
desse coletivo que é o verdadeiro e autêntico sujeito da po-
lítica zapatista, no dever de preservar sua história, sua cul-
tura, sua língua, seus ensinamentos ancestrais, sua concep-
ção de mundo, sem que isso signifique qualquer modo de 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

53 

 

encapsulamento em alguma perspectiva milenarista ou 
fundamentalista. 

Mais ainda, esse caminhar é entendido como lutar e 
viver a palavra verdadeira (Marcos, 2002, p. 69), ou seja, isso 
implica fazer vigorar os conhecimentos vindos dos deuses 
maia, guardados e transmitidos pelos ancestrais, desde ge-
rações remotas. Esses conhecimentos e orientações impli-
cam a obrigação de cuidar desses ensinamentos ancestrais 
e divinos, mantê-los vigentes, transmiti-los sem deturpar 
seus princípios (Marcos, 1994e). Aqui, novamente, cabe ob-
servar que essa valorização da própria história e ontologia 
maia, ainda que seja apresentada como verdade divina, ou 
seja, uma verdade inquestionável e absoluta, todavia, pe-
los relatos aqui estudados, não se trataria de uma única e 
exclusiva versão possível para interpretar fatos do 
mundo16. Pelo contrário, trata-se de orientações e critérios 
para a realização de princípios ético-morais que também 
são político-práticos, por exemplo: igualdade e respeito na di-
versidade, dito pela metáfora das/os mulheres e homens de 
milho. 

 

16 Para citar um exemplo de relato mítico-religioso nesse sentido, 
vejamos quando no Velho Testamento se assevera que o povo de 
Israel é o escolhido de Deus, com exclusão de qualquer outro. 
Ou quando se afirma a posição de submissão que a mulher deve 
respeitar em relação ao homem, o que é expresso desde o mito 
da sua criação da costela do homem, ou seja, como 
apêndice/subproduto dele, estabelecendo uma hierarquia fixa e 
inalterável. Isso não se verificaria nos relatos mítico-religiosos 
zapatistas. Aliás, outro fator importante a destacar é que não há 
uma única palavra monolítica, mas, sim, um diálogo entre 
deuses, que são de número ímpar. Finalmente, o mais notável é 
que esses deuses, e sua palavra, não são infalíveis, e não somente 
estão sujeitos a erro, como ao questionamento por parte das 
mulheres e homens verdadeiras/os. 



Leandro Marcelo Cisneros 

54 

 

No caso pontual da concepção antropológica, como 
já dito, a regra de ouro é a de respeitar e possibilitar a diver-
sidade, da qual cada um (individual ou coletivamente) 
precisa participar a partir da sua singularidade. Se assim 
não fosse, não haveria pluralidade nem diversidade possí-
veis. No mesmo sentido, esse respeito e valorização do que 
é próprio não implica infalibilidade nem totalidade abso-
luta e fechada, pois essas singularidades diversas são en-
tendidas como possíveis de diálogo e aprendizado, como 
já indicado na metáfora do andar perguntando. Aliás, diá-
logo e aprendizado que é dever moral para mulheres e ho-
mens verdadeiras/os, exemplificados na prática observada 
nas mesmas comunidades zapatistas. 

A partir desse cuidar e viver a palavra verdadeira, en-
tendem que o sentido da sua existência se atrela à disposi-
ção, e efetivação, de serem um caminho para os outros (Mar-
cos, 2002, p. 113). Isto quer dizer que a existência haure seu 
verdadeiro sentido se ela se orienta a servir solidariamente 
às existências dos outros. Assim sendo, as/os zapatistas 
acreditam que seu sentido no mundo é o de serem cami-
nhantes e, também, caminho uns dos outros, por conta e a 
favor das diferenças e da diversidade (Marcos, 2002, p. 
195). Notemos que esse caminhar, ou seja, esse agir na vida 
social e política, se orientado pela palavra verdadeira, im-
plica necessariamente conhecer este mundo, para trans-
formá-lo, na perspectiva de aprimorá-lo, seguindo os prin-
cípios aprendidos com os deuses. O interessante é que esse 
aperfeiçoamento não tem a ver com alguma ideia fixa e 
pré-determinada, nem externa aos seres humanos ou ao 
mundo. Pelo contrário, esse melhoramento tem a ver com 
o aprofundamento do autoconhecimento que cada ser hu-
mano e cada povo tenha de si, a partir do qual, quanto mais 
apurado seja, melhor poderão caminhar seus caminhos, isto 
é, as decisões e rumos a seguir, seja como indivíduos, seja 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

55 

 

como sociedades. Ou seja, isto implica desenvolver o con-
teúdo das suas singularidades, para melhor exercitar sua 
autonomia e soberania.  

Para a gente de milho, ser/construir pontes também se 
inspira na metáfora do arco-íris, tanto pela diversidade de 
cores, todas juntas, harmonicamente, como pelo fato de ele 
não ter início nem fim. Quer dizer que essa disposição 
das/os mulheres e homens verdadeiras/os é um tipo de traba-
lho que não acaba nunca, e isto vem do exemplo dos deu-
ses (Marcos, 2002, p. 96). 

A condição de homens e mulheres de milho não acon-
tece apenas por dádiva divina, pois essa condição, a 
das/os mulheres e homens verdadeiras/os também deve ser 
desenvolvida, conquistada e deve ser merecida. Assim, 
trata-se de uma condição adquirida efetivamente pelas/os 
que aprenderam a olhar (Marcos, 2002, p. 176). Ou seja, as/os 
que aprenderam a observar e entender a realidade e a vida 
a partir daquele saber ancestral, a palavra verdadeira, que 
orienta, entre outras questões, o conhecimento de si pró-
prios e da identidade, de tal modo que essas pessoas são 
os/as homens e mulheres de milho. 

Outra autodenominação de origem mítico-religiosa 
é a de homens e mulheres morcego. No relato mítico, ela faz 
referência a um erro dos deuses na criação da escuridão da 
noite e da luz do dia, que teria provocado cegueira nos se-
res humanos, que tiveram de se refugiar na escuridão da 
noite e aprender a caminhar nela. A interpretação desta 
imagem literária se direciona, primeiro, ao fato das/os mu-
lheres e homens verdadeiras/os terem que apreender a viver e 
agir na escuridão, isto é, naquilo que as sociedades ociden-
tais e cristãs costumam chamar de períodos de trevas, ou seja, 
tempos de adversidade, e, neles, encontrar o caminho, isto 
é: a linha de ação desejada, mas, e sobretudo, a devida e 
correta (Marcos, 2002, p. 42). Lembremos que, na Quarta 
Declaração da Selva Lacandona, Marcos apresenta as/os 
indígenas zapatistas como as/os que têm vivido a “longa 



Leandro Marcelo Cisneros 

56 

 

noite dos 500 anos” (CCRI–EZLN, 1996), experiência e 
pensamento norteador do Zapatismo, já apresentado por 
nós na epígrafe desta pesquisa. 

Por outro lado, a solução dos deuses para sanar a es-
curidão absoluta da noite primeira foi criar as estrelas. Po-
rém, elas nasceriam a partir da transformação voluntária 
de alguns seres humanos, que decidissem morrer para se 
transformar em “pedacinhos de luz” no céu preto da noite. 
Assim, alguns assumiram esse ônus, e a noite não ficou tão 
escura. Conjuntamente à interpretação dessa metáfora, 
também se acrescenta uma significação que diz respeito à 
necessidade e ao valor do sacrifício de alguns, para que ou-
tros, aliás a maioria, vivam e consigam enxergar na escuri-
dão, ou seja, conhecer essa realidade e entendê-la. Conco-
mitantemente, há outra interpretação, quando afirmam 
que “alguns têm que estar apagados, para que outros bri-
lhem, mas os que brilham o fazem pelos que estão apaga-
dos. Que senão, pois ninguém brilha” (Marcos, 2002, p. 43). 
Esta seria a outra cara da mesma moeda, em relação à in-
terpretação anterior. Porque aqui se destaca o valor e im-
portância das/os que ficam apagadas/os, ou seja, as/os invi-
síveis, sem rosto e sem voz, para que as/os que aparecerem 
sejam vistos, falem e sejam ouvidos, e o façam em nome 
daquelas/es também. De maneira explícita, esta metáfora 
explica o nascimento, a vida e a morte do próprio Subco-
mandante Marcos e seu protagonismo, como sendo não de 
um indivíduo apenas por si próprio, mas um espantalho, 
uma personagem, uma construção coletiva, destinada a vi-
ver e morrer por conta de e para esse coletivo. No mesmo 
sentido, as/os zapatistas pensam o próprio EZLN quando 
entendem que seu sentido final é o de desaparecer, seja 
seus soldados mortos na luta, seja porque os objetivos da 
revolução foram atingidos e já não tenha mais sentido sua 
existência (Marcos, 2014). 

Dessa maneira, a metáfora das/os mulheres e homens 
morcego, além de nos falar sobre o necessário conhecimento 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

57 

 

na adversidade, para agir corretamente, também fala do 
sacrifício de todas/os, ora morrendo para viver ilumi-
nando, ora ficando invisibilizadas/os, para que aquelas/es 
possam iluminar. No entanto, não é só conhecimento e sacri-
fício, também se trata da responsabilidade da representação 
de todas/os por parte de umas/uns poucas/os. Contudo, 
representando, obedecendo às/aos representadas/os, pelo 
andar perguntando, e, mais claramente, pelo princípio do 
mandar obedecendo, que explicaremos adiante. Um exemplo 
dessa prática foi o discurso da Comandanta Esther, que é 
uma das máximas autoridades civis das/os zapatistas no 
Congresso mexicano: 

 
[…] Honorável Congresso da União: 
[…] Pela minha voz fala a voz do Exército Za-
patista de Liberação Nacional. A palavra que 
traz esta nossa voz é um clamor. 
[…] A palavra que trazemos é verdadeira. 
[…] Viemos para que nos escutem e a escutá-
los. Viemos a dialogar. 
[…] Alguns terão pensado que esta tribuna se-
ria ocupada pelo Sup Marcos e que seria ele 
quem daria a mensagem central dos zapatistas. 
Pois bem, não é assim. O Subcomandante In-
surgente Marcos é isso, um subcomandante. 
Nós somos os Comandantes, os que manda-
mos em comum, os que mandamos obede-
cendo a nossos povos. Ao Sup e a quem com-
partilha com ele esperanças e anseios lhes en-
comendamos a missão de nos trazer a esta tri-
buna. Eles, nossos guerreiros e guerreiras, têm 
cumprido graças ao apoio da mobilização po-
pular em México e no mundo. 
[…] Assim é que aqui estou eu, uma mulher in-
dígena. 



Leandro Marcelo Cisneros 

58 

 

[…] Meu nome é Esther, mas isso não importa 
agora. Sou zapatista, mas isso tampouco im-
porta neste momento. Sou indígena e sou mu-
lher, e isso é o único que importa agora.  
[…] E é um símbolo também que seja eu, uma 
mulher pobre, indígena e zapatista, quem tome 
primeiro a palavra e seja a minha a mensagem 
central de nossa palavra como zapatistas. 
(CCRI–EZLN, 2001) 

 
Esse histórico discurso, o primeiro de uma mulher 

indígena no Congresso da República, é um bom exemplo 
no qual se explicitam os princípios antropológicos há 
pouco apresentados, que reforçam esta característica do 
Zapatismo: a de entender que o sujeito da política é a co-
munidade, o coletivo, com as nuances já comentadas. 

 

2.2.2 Conhecimento  
 
Assim como o oráculo de Delfos ensinou o conhece-te 

a ti mesmo, e todos sabemos da transcendência desse afo-
rismo para a filosofia ocidental, as/os zapatistas também 
entendem, pelos seus deuses, que o autoconhecimento é 
pedra angular para a existência e o agir, quando declaram 
que é imprescindível olhar o próprio coração (Marcos, 2002, 
p. 30). Porém, esse autoconhecimento, para as/os zapatis-
tas não é apenas racional e abstrato, pois o conhecimento 
do coração também importa, sem ser nem mais nem menos 
importante que o conhecimento da razão17. Uma das im-
plicações práticas diretas desse saber de si é que elas/es o 
vinculam à possibilidade de não sofrerem a dominação ex-
terna, justamente por saberem da própria origem e da sua 

 

17 Para ampliar, consultar Santos (2019, p. 135-157) a respeito do 
coraçonar nas epistemologias pós-abissais, assim como Baschet 
(2014, p. 171-173) em relação ao sentipensar. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

59 

 

própria posição no mundo social e político, da sua singu-
laridade enquanto povo e cultura, a partir da consciência 
da sua própria história. Porém, acreditamos que esse auto-
conhecimento está pouco ou nada próximo do reconheci-
mento do seu lugar no cosmos e do seu destino numa raci-
onalidade universal, mas que está muito mais próximo da 
consciência de classe do marxismo. Isto porque embora 
as/os zapatistas não se pensem em termos de burguesia vs. 
proletariado, de trabalho vs. capital, quando elas/es se reco-
nhecem como aquelas/es a quem tudo foi negado para po-
derem ter uma vida digna, e reivindicam as condições ne-
cessárias para tal18, essas categorias europeias não estão 
ausentes, mas também não são as únicas nesse horizonte 
de compreensão. 

Importante é dizer que, para as/os zapatistas, esse 
conhecimento de si é completo só se também se constitui 
em disposição para conhecer os outros seres humanos, di-
versos e diferentes (Marcos, 2002, p. 139). Isto significa que 
esse autoconhecimento, esse reconhecimento da própria 
identidade não é algum tipo de solipsismo, como tam-
pouco é justificativa de qualquer identitarismo. Pelo con-
trário, desde o início, a luta é em favor de todas/os aque-
las/es que sofrem a injustiça do racismo e da opressão ca-
pitalista, e nunca em função de algum grupo que reúna al-
guma característica específica, como a cor de pele ou a re-
ligião, por exemplo. 

No relato mítico sobre o nascimento da língua, as/os 
zapatistas aprendem que houve três palavras primeiras, 
das quais se desprendem todas as demais, sendo elas: jus-

 

18  Por exemplo, entre outras tantas oportunidades, quando 
reivindicam os 13 pontos fundamentais da sua luta: trabalho, 
terra, teto, alimentação, educação, saúde, justiça, cultura, 
informação, independência, liberdade, democracia, paz com 
justiça e dignidade (cfr. CCRI–EZLN, 1994f). 



Leandro Marcelo Cisneros 

60 

 

tiça, liberdade e democracia (Marcos, 2002, p. 66-67). Con-
tudo, precisamos esclarecer que para elas/es, não se trata 
apenas de vocábulos, pois, para as/os zapatistas, escrever 
ou pronunciar esses termos implica, necessariamente, co-
nhecer seu significado, assim como praticá-lo, fiel e conse-
quentemente. É a partir desta tríplice dimensão das pala-
vras que podemos entender a denominação já apresentada 
de palavra/língua verdadeira. Ou seja, esse caráter de verda-
deiro não advém apenas do fato de ser a língua ancestral 
dessa cultura, mas, e principalmente, por exigir o conheci-
mento profundo dos significados, praticá-los e preservá-
los, em respeito aos ancestrais, em respeito aos mortos que 
possibilitaram a vida das/os hoje existentes, e como legado 
valioso para as gerações futuras. 

Assim, essa palavra/língua verdadeira é uma questão de 
vida ou morte para a gente de milho, pois, por ser uma he-
rança divina, implica uma grande responsabilidade de 
mantê-la viva. Por isso, é necessário cuidar das três primei-
ras palavras. Porque esquecer essa palavra/língua verdadeira 
significa perder os fundamentos da identidade, e com isso 
perder o rumo (Marcos, 2002, p. 68). Lembrando que essa 
identidade tem a ver com a que se constrói histórica, sub-
jetiva e coletivamente, dentro de uma comunidade, na par-
ticipação e partilha de símbolos e rituais que dizem res-
peito ao coletivo, isto é, não estaríamos falando de identi-
dades de indivíduos particulares, como é o caso nas socie-
dade modernas, ocidentais e cristãs. Para as/os zapatistas, 
não preservar essa língua implica perder a memória e des-
conhecer a história dos ancestrais, assim como o desconhe-
cimento de si mesmas/os. Pois, nesse sentido, para 
elas/es, o esquecimento é o pior que poderia lhes acontecer. 
Esquecimento é sinônimo de morte na história dos povos 
indígenas, e de forma consciente e esclarecida, para as/os 
zapatistas, essa morte acontece tanto em termos simbóli-
cos, como em termos materiais concretos (Marcos, 2002, p. 
70). 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

61 

 

A palavra/língua verdadeira também é o fruto do diá-
logo e da meditação dos deuses, que, justamente, a partir 
das suas diferenças e da sua diversidade, criam o mundo 
(Marcos, 2002, p. 151). Essa característica é a mesma que se 
replica entre os seres humanos, mas especialmente nos que 
as/os zapatistas chamam de gente de milho, e na maneira de 
organizar e viver a vida em sociedade. 

Para as/os zapatistas, o acordo, na palavra e no pen-
samento entre os deuses, é o que possibilita a criação do 
mundo. Assim, a palavra/língua verdadeira é, ao mesmo 
tempo, ferramenta e material para essa construção do real e 
concreto, no tempo (Marcos, 2002, p. 152). Nessa mesma 
linha de pensamento e ação, o acordo de palavra e pensa-
mento entre a gente de milho é com a intenção de criar outro 
mundo, que seja melhor que o presente (Marcos, 2002, p. 
153). 

É interessante que nesta cosmovisão, até no plano di-
vino, é o diálogo o que traz sabedoria aos deuses, pois não 
são oniscientes (Marcos, 2002, p. 155). Assim, vemos que, 
desde o plano do divino, desde o plano da criação do 
mundo e da gente de milho, isto acontece segundo os prin-
cípios já comentados: andar perguntando; olhar o próprio co-
ração (para se conhecer a si próprio, enquanto indivíduo e 
enquanto sujeito coletivo, mas, necessariamente, conhe-
cendo os demais; cuidando e exercitando a palavra verda-
deira; respeitando e cuidando da pluralidade e da diversi-
dade). 

Este tipo de conhecimento também parte do pressu-
posto da importância da memória, isto é, de conhecer e lem-
brar o passado, um tipo de passado que está permanente-
mente evidente no presente. Porquanto entendem que só 
assim poderão se orientar e projetar-se adequadamente 
para o futuro, conquistando uma vida digna (Marcos, 2002, 
p. 200). Nesse sentido, a memória e a história são as chaves 
para o futuro, pois a memória é a construção necessaria-



Leandro Marcelo Cisneros 

62 

 

mente coletiva para caminhar o mundo, ou seja, para ter ex-
periências, para conhecer e agir no mundo (Marcos, 2002, 
p.143, 149 e 150). 

Assim sendo, vemos que para as/os zapatistas o pen-
samento é um tipo de exercício, que começa com os próprios 
deuses, e é repassado para os seres humanos. É o exercício 
que define propriamente que tipo de seres humanos serão, 
ou não, se se constituirão em gente de milho ou não. É este 
tipo de pensamento que, na base do diálogo, se torna o fun-
damento para a tomada de decisões, isto é, um raciocínio de 
tipo reflexivo e coletivo (Marcos, 2002, p. 58-61, 88-89). 

Como já foi mencionado, esse conhecimento tão 
apreciado pelas/os zapatistas está necessariamente vincu-
lado às ideias de caminho e de caminhar.  

Como já mencionado, para as/os zapatistas, o conhe-
cimento está intrinsecamente vinculado ao agir, ao fazer, e 
aqui é que faz sentido a metáfora do caminhar e do cami-
nhante. Mais ainda, elas/es entendem que é essa perspec-
tiva sobre o conhecer, a partir do e no agir, o correto/verda-
deiro modo de viver no mundo. Isto porque são os deuses 
que primeiramente desenvolveram essa prática, e por 
acordo entre eles decidiram que é o melhor a se fazer. Mas 
também pelo fato de isto ser fruto de um acordo estabele-
cido entre os deuses com a gente de milho (Marcos, 2002, p. 
111). 

Segundo narra o relato mítico, esse caminhar que 
lhes é legado e encomendado pelos deuses é um caminhar 
circular, isto quer dizer que, ao chegar ao fim do caminho 
traçado, se retorna ao início. Esse percurso se repete uma e 
outra vez, semelhante, mas não igual. Isto é dessa maneira 
porque é pelo reiterado retorno ao início de uma cami-
nhada que as/os mulheres e homens de milho têm a pos-
sibilidade de melhorar, de aperfeiçoar esse caminhar e esse 
caminho, o que também constitui uma responsabilidade 
para elas/es. Poderíamos dizer que a ideia central desta 
metáfora do andar em círculos, por um lado, representa ter 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

63 

 

ciência de que sempre estaremos recomeçando desde um 
início, e que, ao mesmo tempo, é e não é o mesmo. Por ou-
tro lado, e por essa razão, esse caminhar nunca tem fim. 

Embora explicado de forma esquemática, o caminhar 
circular ainda parece um relato um tanto esotérico. Mas, 
pensemos um exemplo concreto da vida política, como 
pode ser o percurso das repúblicas liberais ocidentais e 
seus regimes democráticos. Por acaso, em cada país, ao 
longo de diversos períodos históricos, essas repúblicas não 
são repletas do que nós chamaríamos de idas e vindas, ca-
racterizando períodos de maior ou menor apego às insti-
tuições republicanas, ou de afastamentos parciais e pontu-
ais desta cultura? E não nos deparamos com discursos que 
instam a apreender com os erros do passado e reconstruir a re-
pública ou a democracia de um país? Esses reiterados re-
encantamentos com a cultura republicana e democrática, 
que, desde Roma, levaram a repetidas retomadas do enga-
jamento para fortalecer essa institucionalidade e essa cul-
tura, por acaso, toda vez que recomeçaram, fizeram-no do 
mesmo ponto zero? A resposta é sim, se, por um lado, a pre-
ocupação foi a de revisitar os princípios, mas, a resposta é 
não, se a preocupação era a de responder aos novos desa-
fios de cada tempo. É disso que estão falando as/os zapa-
tistas. 

Esse caminhar em círculos, para voltar ao início, 
quando se chega ao fim, é outra maneira do que já enten-
demos por conhecer, apreender e aperfeiçoar práticas, na 
experiência, para melhorar a vida no mundo. Só que sem a 
ideia de salvação cristã, ou de progresso do Iluminismo, de 
causa-efeito do positivismo, entre outros tantos conteúdos 
da cultura ocidental eurocêntrica. 

Nesse sentido, as/os zapatistas entendem que não 
há caminhos prontos, predeterminados, e que cada cami-
nho deve ser feito, e isto acontece a partir das próprias es-
colhas, seja individuais, seja coletivas (Marcos, 2002, p. 
118). Caminho este que se conhece, se entende e é realizado 



Leandro Marcelo Cisneros 

64 

 

a partir do fazer, do trabalhar e do lutar (Marcos, 2002, p. 
118). 

Assim, para as/os zapatistas, viver se trata de sonhar, 
“olhando as estrelas”, e lutar, “olhando as mãos” (Marcos, 
2002, p. 124). “Dizia o Velho Antônio que os velhos mais 
velhos dos deuses ensinaram aos homes a ler o céu e o 
solo” (Marcos, 2002, p. 131). Ou seja, o agir da gente de milho 
está cifrado nestas duas dimensões, tanto na terrena, con-
creta e prática, quanto na celeste, que podemos entender 
como divina e/ou teórica-abstrata. 

A última noção/metáfora que abordaremos em rela-
ção ao conhecimento, como princípio filosófico, subsidiá-
rio dos princípios filosófico-políticos, é o olhar, proposto 
pelos deuses para diferenciá-lo do simples ato de ver (Mar-
cos, 2002, p. 173). O significado do olhar se vincula à neces-
sidade de conhecer, reconhecer e entender o outro, possi-
bilitando um conhecimento que se baseia na reflexão crí-
tica, que gera consciência e autoconhecimento, para poder 
propor utopias (Marcos, 2002, p. 175). Importantíssimo é 
lembrar que essa forma de conhecer tem seu valor para de-
flagrar as variadas lutas, para fazer do mundo um lugar 
melhor para se viver (Marcos, 2002, p. 176). As/os mulhe-
res e homens que entendam o olhar dessa maneira, que 
constitui este particular modo de conhecer, serão a gente de 
milho.  

Até aqui, é esse o conjunto de princípios filosóficos 
que, como já comentamos, entendemos como subsidiários 
aos propriamente filosófico-políticos. A seguir, apresenta-
mos esses princípios, considerados como constituintes de 
um núcleo duro da filosofia política zapatista. 

 
 
 
 
 
 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

65 

 

2.2.3 Princípios filosófico-políticos zapatistas 
 

2.2.3.1 Guerra e política 
 
É interessante iniciar com a caracterização que deter-

mina que tipo de luta é a luta das/os zapatistas. 
A primeira definição que Marcos nos proporciona é 

a partir da metáfora dos “córregos que descem da monta-
nha” (Marcos, 2002 p. 22) num dia de chuva, que transfor-
mam o rio, no vale, em poderoso caudal destruidor, a par-
tir do qual a reconstrução é possível.  

Como já mencionado, esta luta tem a ver com viver 
pela palavra que se anda, luta que, para elas/es, é até a morte, 
sem rendição (Marcos, 2002, p. 25). 

Sabem que sua luta pode se desenvolver de maneiras 
diferentes, e se servem das metáforas da espada, da árvore, 
da pedra e da água para caracterizarem qual é a melhor es-
tratégia para fazer frente ao inimigo (Marcos, 2002, p. 84). 
Desses quatro objetos/símbolos, que representam quatro 
maneiras diferentes de lutar, os três primeiros disputam 
qual é o mais poderoso, por ser o mais forte, lutando entre 
si. Enquanto a água, quando atacada pela espada, sem lutar, 
não sofreu corte algum, envolveu a espada, e esta lenta-
mente ficou arruinada e derrotada. Assim resume Marcos 
o ensinamento desse relato mítico, escutado do Velho An-
tônio, que ele ouviu dos seus mais velhos: 

 
[…] Há horas em que devemos brigar como se 
fôssemos espada perante o animal, há horas 
em que temos que brigar como árvore perante 
a tormenta, há horas que temos que brigar 
como pedras perante o tempo. Mas há horas 
em que temos que brigar como água perante a 
espada, à árvore e à pedra. Esta é a hora de nos 
fazer água e seguir nosso caminho até o rio que 
nos leve à água grande onde curam sua sede os 



Leandro Marcelo Cisneros 

66 

 

grandes deuses, os que nasceram o mundo, os 
primeiros. (Marcos, 2002, p. 84) 

 
Importante é lembrar que a radicalidade dessa luta 

se ancora nos sonhos, ou seja, o que na academia denomi-
namos utopias. Isto é o que justifica e guia a luta (Marcos, 
2002, p. 91). Nessa mesma perspectiva, o que também está 
posto como horizonte é a revolução, ou dito nas suas pala-
vras: “O mundo que queremos é um onde caibam muitos 
mundos. A Pátria que construímos é uma onde caibam to-
dos os povos e suas línguas, que todos os passos a cami-
nhem, que todos a riam, que a amanheçam todos” (CCRI–
EZLN, 1996a). Assim sendo, vemos que um dos conteúdos 
fundamentais da revolução zapatista diz respeito à efeti-
vação da pluralidade e da diversidade de formas de vida e 
de pensamento, convivendo respeitosa e democratica-
mente, como já tínhamos visto nos pressupostos antropo-
lógicos e nos relativos ao conhecimento. 

Por fim, a última metáfora que caracteriza a luta 
zapatista é a de ser como um círculo, pois ela inicia em qual-
quer ponto e não acaba nunca (Marcos, 2002, p. 106). As duas 
afirmações contidas na frase nos trazem a perspectiva a 
partir da qual se orientam as/os zapatistas para fazer polí-
tica, especialmente nesse contexto de guerra. Por um lado, 
a noção de que a luta “inicia em qualquer ponto”, pode ser 
bem explicada com o seguinte relato de Marcos: 

 
[…] A transformação de uma realidade não é 
tarefa de um só ator, por mais forte, inteligente, 
criativo e visionário que seja. Nem só os atores 
políticos e sociais, nem só os intelectuais po-
dem levar a bom término essa transformação. 
É um trabalho coletivo. E não só no acionar, 
também nas análises dessa realidade, e nas de-
cisões sobre os rumos e ênfase do movimento 
de transformação.  



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

67 

 

Contam que Michelangelo Buonarroti realizou 
seu «Davi» com sérias limitações materiais. O 
pedaço de mármore sobre o qual trabalhou Miche-
langelo era um que já tinha sido trabalhado por al-
guém mais e já tinha perfurações, o talento do escul-
tor consistiu em fazer uma figura que se ajustasse a 
esses limites infranqueáveis e tão restringidos, daí a 
postura, a inclinação da peça final (Pablo Fer-
nández Christlieb, La afectividad colectiva. Ed. 
Taurus, 2000, pp. 164-165. Grifos no original) 
Da mesma forma, o mundo que queremos 
transformar já tem sido trabalhado antes pela 
história e tem muitos orifícios. Devemos en-
contrar o talento necessário para, com esses li-
mites, transformá-lo e fazer uma figura sim-
ples e singela: um mundo novo. (Marcos, 2000) 

 
A partir dessa metáfora e reflexão, percebemos que 

o iniciar da luta exige clareza da história da própria socie-
dade, como já tínhamos mencionado anteriormente. Pois 
só a partir desse conhecimento e dessa consciência será 
possível ter uma real percepção do presente para uma pro-
jeção ao futuro desejado, não o que se deriva da realidade 
imposta atualmente. Ao mesmo tempo, além dessa consi-
deração a respeito do tempo para a revolução, também fica 
evidente que a realização da utopia deve se ancorar numa 
base real e concreta, que estabelece as limitações e possibi-
lidades dessa efetivação. Em outras palavras, a utopia re-
volucionária zapatista não se caracteriza nem como idea-
lismo, nem como algum tipo de socialismo utópico. 

A segunda parte da frase, que afirma que a luta não 
acaba nunca, entendemos que evidencia que essa luta não 
se baliza por metas de tipo burocrático-administrativo, 
como a derrocada de um governante ou de um partido, 
nem o estabelecimento de um específico tipo de governo. 



Leandro Marcelo Cisneros 

68 

 

Pois o objetivo é a transformação das relações sociais, es-
pecialmente as relativas à administração e exercício do po-
der, visando a outra política. Isso fica evidente neste trecho 
do Programa de Luta da Convenção Nacional Democrá-
tica: 

[… ] Seis pontos que respondem às demandas 
básicas que têm a ver com aquelas condições 
mínimas de sobrevivência, sem as quais o 
home não pode ter uma vida digna no aspecto 
material: trabalho, terra, teto, alimentação, 
educação e saúde […] Seis pontos mais, sem os 
quais não se podem alcançar os seis anteriores, 
nem, portanto, sentar as bases para uma vida 
digna, e que sem estar relacionados direta-
mente com as condições materiais mínimas de 
sobrevivência, são igualmente valiosos para a 
existência do home: O direito à justiça que casti-
gue o delito e não a pobreza […] O direito a uma 
cultura democrática e popular, que nos afirme em 
nossa história e nossos valores comuns […] O 
direito à informação, livre e sem restrições […] O 
direito à independência […] O direito à liberdade 
para nos organizar na forma que a cada um lhe 
convenha, de acordo a seus interesses e ideias 
e com a única limitante de não violar o bem co-
mum […] O direito à democracia, para que a opi-
nião de todos tenha valor, seja respeitada e se 
cumpra a vontade popular […] E como último 
ponto, se o caminho empreendido pelas maio-
rias resolve os problemas que colocamos e 
construímos uma pátria justa, livre e democrá-
tica, teremos transitado a via mais direta em di-
reção à paz tão almejada por todos, uma paz 
com justiça e dignidade (CCRI–EZLN, 1994e). 

 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

69 

 

Dito em outras palavras, o Zapatismo está se pro-
pondo a refundação do pacto social para toda a nação me-
xicana como primeiro horizonte a ser objetivado pela revo-
lução. É por essa razão que se caracteriza por um tipo de 
ação que, mesmo efetivando conquistas significativas, di-
ficilmente poderíamos dizer quando essas realizações en-
contrariam um término final.  

 

2.2.3.2 Guerra 
 
Pontualmente, em relação a este polo do binômio 

guerra–política, comentado no início, tanto as autoridades 
políticas como militares zapatistas, na Primeira Declaração 
da Selva Lacandona, enunciavam que a guerra ofensiva foi 
a “última medida” que lhes sobrou contra tanta miséria, 
exploração, morte, racismo e devastação do território. Por-
tanto, consideram que foi uma medida “necessária e justa”. 
Lembramos que essa decisão foi construída e assumida 
não apenas por uma elite militar ou político-militar, pois, 
além desses segmentos, foi a sociedade civil das comuni-
dades indígenas que debateu e respondeu à consulta que 
instruiu os conselhos comunais e os regionais, que, por sua 
vez, deram o mandado às/aos comandantes do CCRI-CG, 
que deram a ordem ao EZLN (Le Bot, 1997; Marcos, 2002, 
p. 22). 

Nesse mesmo sentido, elas/es também entendem 
que a guerra é um caminho só de ida, ou seja, uma opção 
da qual não há retorno (Marcos, 2002, p. 24). Esta convicção 
é afirmada não apenas pelas consequências irreparáveis de 
uma guerra, como também pelo fato de assumi-la até as 
últimas consequências, sem a rendição como opção cogitá-
vel. 

 
 
 
 



Leandro Marcelo Cisneros 

70 

 

2.2.3.3 Poder/Dominação  
 
Na única referência explícita ao fenômeno do poder, 

nesta coletânea, ele é entendido como uma relação (Marcos, 
2002, p. 29). Nessa linha de raciocínio, a dominação seria 
uma das possibilidades entre as relações de poder. Essa do-
minação, para além do fato de existir graças a uma supre-
macia de força (política, econômica ou física) por parte de 
um/uns dos implicados nessa relação, as/os zapatistas 
fundamentalmente entendem que a dominação é uma cons-
trução social, histórica e cultural, definida pela aceitação 
da condição de ser dominado/derrotado, por uma das par-
tes integrante da relação. 

Nesse sentido, se o poder é democrático, então, ele é 
uma palavra de mando que obedece à maioria, que tem pa-
lavra coletiva (Marcos, 2002, p. 90). Dito de outra maneira, 
o poder não é um problema, o poder é uma realidade den-
tro de qualquer sociedade, todavia, o problema é como ele 
é exercido. Por isso, para que o exercício do poder seja le-
gítimo, e não seja uma dominação, se ancorado em práti-
cas, estruturas, instituições, fluxos, uma cultura e uma 
ética da democracia, isso é o que garante a legitimidade do 
exercício do poder e de quem o exerça. 

 

2.2.3.4 Diversidade 
 
Como já mencionado, este princípio foi apresentado 

pelas metáforas da espiga de milho e do arco-íris, refe-
rindo-se à multiplicidade e diversidade não apenas em re-
lação às cores de pele ou às etnias, mas fundamentalmente 
aos pensamentos e possibilidades de escolhas de formas de 
vida e de vias de ação. Para as/os zapatistas, como ensi-
nam seus deuses, a felicidade está vinculada diretamente à 
possibilidade de existência dessa diversidade. Por isso, 
para que haja felicidade é fundamental cuidar e respeitar a 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

71 

 

diversidade de pensamentos (Marcos, 2002, p. 46-49 e 136-
137). 

Na sequência, dentro dos princípios políticos, são 
destacados os que entendemos sejam de caráter ético-polí-
ticos, por excelência, no pensamento zapatista. 

 

2.2.3.5 Perguntar para caminhar  
 
Este princípio é apresentado não apenas nesta cole-

tânea, como também em muitos outros textos, como um 
dos eixos ético-políticos sobre o qual as/os zapatistas in-
sistem e propõem sua posição diferenciada. O perguntar 
não apenas faz referência ao saber, ao conhecer, já abordados 
anteriormente, pois, também, indica a necessidade da con-
sulta com a população, com a sociedade civil. Assim, o im-
portante não é somente o respeito e a consideração em re-
lação à opinião das/dos cidadãs/ãos comuns, como tam-
bém, e fundamentalmente, promover, desenvolver, apro-
fundar e aperfeiçoar uma cultura do engajamento, da par-
ticipação política de todas/os, para além dos cargos e 
das/os agentes políticas/os profissionais. Pois, embora en-
tendam que deve haver responsáveis concretos em certas 
funções, ou seja, que não é possível conceber a totalidade 
do exercício da vida política nos moldes da democracia di-
reta, contudo, importa que haja essa participação, para que 
a distância entre o governante e o governado seja a menor 
possível, e que seja mediada por um diálogo o mais direto 
e fluido possível.  

Por outro lado, uma vez que o Zapatismo entende o 
poder como um fardo, como um serviço para o coletivo, e não 
como um privilégio (Marcos, 2006), deduz que esse fardo 
deve ser carregado por todas/os, isto é, no plano concreto, 
todas/os devem ter o direito e a obrigação de assumir car-
gos de responsabilidade, tanto para ter a experiência e ad-
quirir o olhar de quem deve responder pela vida do cole-
tivo, mas também para evitar a elitização da política e não 



Leandro Marcelo Cisneros 

72 

 

cair na criação de uma classe especializada de profissionais 
da política. Nessa linha de raciocínio, esse modo de exercí-
cio do poder, mediado por consultas periódicas e regula-
res, as/os zapatistas entendem como fundamental e neces-
sário para caminhar, ou seja, para fazer, para agir, para to-
mar decisões e definir rumos e ações na política, sempre 
visando o coletivo, não em tese, mas com ele se manifes-
tando explicitamente (Marcos, 2002, p. 79).  

Em outras palavras, por esse princípio, ao mesmo 
tempo em que não se nega o princípio da representativi-
dade política, todavia, este é ajustado de tal maneira que 
as/os representantes governantes não se afastem da von-
tade e intenção originária das/os governadas/os. Assim, 
esse princípio radicaliza a literalidade do princípio de re-
presentatividade, diferenciando-se da prática mais corri-
queira das democracias republicanas liberais, nas quais 
não raramente o voto dado a uma autoridade represen-
tante é traduzido quase como uma permissão para exercer 
seu critério (do indivíduo ou do partido), dentro de alguns 
limites gerais e amplos. Para as/os zapatistas, as decisões 
das autoridades não podem ser, de maneira alguma, con-
trárias à da maioria das/dos cidadãs/ãos comuns. Ao 
mesmo tempo em que obriga as autoridades a procurar os 
meios e mecanismos para que se informem das posições 
das/os governadas/os. 

 

2.2.3.6 Cooperação e sacrifício 
 
A proposição já citada segundo a qual “uns têm que 

ficar apagados, para que outros brilhem, porém, os que bri-
lham o fazem pelos que ficam apagados” (Marcos, 2002, p. 
43) refere-se à organização necessária para coordenar di-
versas cooperações, entre as quais há diversas maneiras de 
contribuir para o projeto coletivo e para o bem da comuni-
dade. Essa diversidade de afazeres implica variadas ma-
neiras de serem protagonistas do processo, tendo clareza 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

73 

 

de que nem todos podem/querem ser estrelas, ou seja, per-
sonalidades do movimento com ampla visibilidade. 

Essas ideias se atrelam diretamente à noção de autos-
sacrifício, com o objetivo direto de “aliviar a dor dos ou-
tros” (Marcos, 2002, p. 53). Esta disposição moral lhes é en-
sinada pelo exemplo dos próprios deuses, os que criaram 
o mundo, que sonhando-se a si mesmos se convertem em 
nuvens, para criar a chuva e aliviar a dor terra pela falta de 
água (Marcos, 1994b). Esse princípio ético-político fica 
muito bem ilustrado na seguinte afirmação de Marcos: 
“nós nos preparamos 10 anos para nos morrer” (Le Bot, 
1997, p. 86). Isto em relação ao EZLN, mas também em re-
lação ao próprio Marcos, que já em 1997 dizia assim: “O 
que teríamos que nos preguntar sobre Marcos é se vai po-
der seguir sendo um instrumento, e durante quanto 
tempo, ou se já se aproxima o momento em que tem que 
morrer. Não morrer fisicamente, mas como personagem” 
(Le Bot, 1997, p. 144). Isto viria a acontecer em 2014, mor-
rendo o Subcomandante Marcos e nascendo o Subcoman-
dante Galeano, e em 2023, morrendo este, para nascer o 
Capitão Insurgente Marcos, assumindo outras posições e 
funções dentro do Zapatismo já não mais sendo o primeiro 
mando militar, nem o porta-voz do EZLN, ou seja, renas-
cendo, ou, como elas/es gostam de dizer: morrendo para 
viver. 

Importante é destacar que esse sacrifício, neste con-
texto, obtém seu autêntico sentido se assumido e exerci-
tado dentro de um horizonte de cooperação, ou seja, não 
dentro da perspectiva do altruísmo individualista, nem da 
imolação judaico-cristã, nem da competição do jogo de 
soma zero. Pois, nestes modelos éticos do sacrifício, é sem-
pre e exclusivamente o indivíduo quem carrega isolada-
mente com a responsabilidade ou culpa, pelo sucesso ou 
fracasso das ações. Completamente diferente é o sacrifício 
zapatista, seja das/os que brilham como das/os que ficam 
na escuridão e silêncio. 



Leandro Marcelo Cisneros 

74 

 

2.2.3.7 Caminhar perguntando 
 
Já mencionamos o tipo de compromisso travado 

para o agir político, o que elas/es chamam de caminhar, a 
partir do perguntar, isto é, a ação política pautada pela con-
sulta permanente às bases, com todos os membros das co-
munidades. Geralmente, essas consultas as organizam em 
quatro grupos: homens, mulheres, velhos e crianças. Po-
rém, entendemos que esse perguntar refere-se a todas as 
modalidades de interação das lideranças com os demais 
membros das comunidades, não apenas os plebiscitos, 
para a tomada de decisões pontuais e de relevância extra-
ordinária, e sim todas as modalidades de interação que 
permitam definir rumos (Marcos, 2002, p. 59). Apenas para 
lembrar algumas situações muito importantes, que são 
exemplos desta modalidade de fazer política, tomando de-
cisões que envolveram a/s comunidade/s integralmente, 
e só a partir dessas deliberações agiram em conformidade 
a elas: a decisão de declarar guerra ao Estado mexicano em 
01/01/1994. A seguir, uma citação um pouco extensa, mas 
importante para termos noção do complexo e cuidadoso 
processo para a tomada dessa decisão: 

 
[...] os chefes indígenas em 92 [1992] levanta-
ram que tem que começar a guerra [...] Nós 
[EZLN] falamos que não havia condições [in-
ternacionais e nacionais] para qualquer tenta-
tiva de mudança, menos ainda para a luta ar-
mada. E então, juntos decidimos que era neces-
sário consultar, é a primeira consulta do que 
depois vai ser uma linha de trabalho dos zapa-
tistas nos povoados [...] em setembro, outubro 
e ainda a primeira quinzena de novembro, se 
faz a consulta em algo assim como 400 ou 500 
comunidades das quatro etnias, entre os tzotzi-
les, choles, tojolabales y tzeltales, precisamente 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

75 

 

Los Altos, o Norte e a Selva, e a maioria da po-
pulação já participa nesta consulta. As mulhe-
res, por primeira vez como um setor especial, e 
os jovens, que antes não participavam nas de-
cisões das comunidades, menos ainda nas 
deste tipo. Se faz uma espécie de referendum 
por meio de atas, e depois da marcha de outu-
bro se faz a contagem [...] Cada povoado tinha 
que entregar a acta com o voto nominal, voto 
direto, mas público. Ou seja, era uma assem-
bleia, não era voto secreto, mas houve discus-
sões fortes por aí. Ficaram guardadas as atas, 
as atas de guerra, porque os povos mandavam 
a votação e mandavam os argumentos que 
houve em prol e contrários. Porque teorica-
mente não podia se tomar a decisão nesse mo-
mento, era uma consulta. Supõe-se que o 
mando consultava às comunidades sobre o que 
pensavam. Pedíamos a eles argumentos para 
que o mando pudesse avaliar [...] Quando tive-
mos o resultado da votação, houve uma reu-
nião em dezembro de 1992, entre a chefia indí-
gena e a comandância de montanha do EZLN, 
na qual se apresenta a necessidade de mudar a 
estrutura da direção perante a perspectiva da 
guerra [...] o CCRI nasce em janeiro de 93 
[1993]. Então, propõe-se uma reunião com re-
presentantes dos companheiros da cidade, das 
tropas regulares dos insurgentes e das comu-
nidades dos povos, que é realizada em janeiro 
de 1993. Nessa reunião discute-se novamente a 
possibilidade da guerra, porque esta era uma 
iniciativa das comunidades indígenas, que por 
suposto não tinha nenhum eco na cidade [...] 
Então, depois de uma discussão longa que du-
rou vários dias, acorda-se que a organização 



Leandro Marcelo Cisneros 

76 

 

político-militar tem que ceder, tem que optar 
por um mecanismo de toma de decisão demo-
crática no qual a maior parte da organização 
decida o rumo a seguir, e a maior parte da or-
ganização eram as comunidades. Então, os re-
presentantes indígenas, enquanto chefes, refe-
rendam o resultado da consulta, votam pela 
guerra, o que os povos, as comunidades, já ha-
viam votado. Assim, tomam o mando, de ma-
neira formal, do EZLN. Constituem-se em co-
mandância do exército e os responsáveis de et-
nia de zona tomam o nome e o ritmo de traba-
lho de Comitê Clandestino Revolucionário In-
dígena. (Le Bot, 1997, p. 81-83) 

 
Daí em diante, esse será o procedimento, que se ve-

rificará novamente no processo de diálogos e acordos com 
os representantes do governo, conhecido como Diálogo da 
Catedral (1994), ou os Acordos de San Andrés (1996), assim 
como no processo conhecido como A Outra Campanha 
(2005), só para citar os exemplos mais conhecidos mundi-
almente, logo no início do conflito. 

Nessa mesma linha de raciocínio, a cooperação, a 
complementação e a solidariedade são fundamentais para 
esse caminhar perguntando. E, como já mencionado, esse ca-
minhar não tem ponto final. Portanto, o conhecimento do 
caminho e do caminhar apenas é adquirido após ter-se 
feito o percurso (Marcos, 2002, p. 60). 

Importante é destacar que, embora o ponto de par-
tida seja uma utopia mítico-religiosa, que fala de um 
mundo criado pelos deuses, a orientação dos próprios deu-
ses é a de caminhar, isto é, agir e atuar neste mundo, aliás, 
para corrigi-lo e melhorá-lo segundo princípios (Marcos, 
2002, p. 142). Como já vimos, isso implica conhecerem-se a 
si próprias/os, para se corrigirem a si próprias/os, a partir 
do que observamos uma especial ênfase na dimensão do 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

77 

 

coletivo, que na cosmovisão maia é a que permite as orien-
tações e referências a nível pessoal/individual, para me-
lhorar enquanto indivíduos, assim como enquanto povo. 
Lembremos que para andar, é preciso “falar com as coisas”, 
o que remete ao valor das palavras e do “som do pensa-
mento” para realizar os diversos mundos através da pala-
vra (Marcos, 2002, p. 194). Assim como tampouco pode-
mos esquecer, como já comentamos, que a gente de milho foi 
criada para ser caminho e caminhante, uns dos outros, na di-
ferença e na diversidade (Marcos, 2002, p. 195). Uma inter-
pretação possível para o “falar com as coisas” pode ser: co-
nhecer as coisas indagando sobre suas características pró-
prias. Em relação ao “som do pensamento”, poder-se-ia 
entender que refere à atitude reflexiva, ao diálogo do pen-
samento consigo mesmo, se “ouvindo” a si mesmo. 

Ao andar perguntando, nesse ofício de caminhar e ser 
caminho, o Velho Antônio dá um esclarecimento impor-
tante, quando diz que não é a mesma coisa ouvir que escu-
tar, porque diz que “ouvir, todos ouvem. Mas escutar quer 
dizer descobrir o que cada som significa” (Marcos, 2002, p. 
197). Ele fala em relação aos sons aos quais um caçador 
deve prestar atenção e saber interpretar na selva. Contudo, 
é uma metáfora que Marcos associa ao aprendizado e vi-
vência da palavra verdadeira, que tem implicações para a 
vida em sociedade, para a política e para a guerra, pois im-
plica diretamente o esforço de compreender o que o outro 
está querendo dizer efetivamente, ou seja, de início, signi-
fica a autoexigência de se abrir para a alteridade e fugir de 
solipsismos e/ou autorreferencialidades narcísicas. Para 
depois se dedicar à reflexão e avaliação dessa palavra ou-
tra e, assim, finalmente, poder compor a própria palavra. 

 
 
 
 
 



Leandro Marcelo Cisneros 

78 

 

2.2.3.8 Mandar obedecendo 
 
Esse princípio do caminhar perguntando se faz mais 

significativo e ganha maior importância quando entende-
mos que serve de subsídio direto para este outro princípio 
de mandar obedecendo, como se pode observar na citação an-
terior. Isto é, há os que exercem funções de governo e de 
mando, porém não o devem fazer a partir de um poder 
discricionário, mas obedecendo aos que governam: o povo. 
O mais interessante é que Marcos explica este princípio a 
partir do relato mítico que conta a convocação que as/os 
mulheres/homens de milho fizeram aos deuses, os da segunda 
geração de deuses, não os deuses primeiros, não os que cri-
aram o mundo. Relata o mito que esta segunda geração de 
deuses foi convocada pela gente de milho para uma assem-
bleia, para fazer acordo para respeitar o princípio do man-
dar obedecendo (Marcos, 2002, p. 198). Em outras palavras, 
esta tradição ensina que até os deuses, no que lhes for da 
competência de mandar nos seres humanos, ainda assim, 
devem fazer consultando-os, dialogando com eles. Quanto 
mais então os governantes civis em relação aos seus repre-
sentados. 

De toda maneira, talvez se poderia questionar essa 
tese, dizendo que, em termos gerais, esse também seria o 
intuito de toda democracia ocidental, ainda que liberal, se 
entendêssemos que o princípio de representatividade libe-
ral significa que o/a representante, efetivamente, levará a 
posição maioritária dos/as representadas/os para instân-
cias superiores. Assim sendo, poderíamos complementar 
essa observação com outra que diga que, por um lado, isso 
é aceitável, mas não completamente. Porque a objeção é 
plausível se nos mantemos no plano discursivo da enunci-
ação de princípios. Isso é correto. Porém, o que o Zapa-
tismo questiona é exatamente essa explicação, porque se 
entendemos o que ela diz às avessas, é o fato de ter ciência 
e ser aceita a existência de uma separação, como se de duas 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

79 

 

dimensões de natureza diferente se tratasse: entre os enun-
ciados de princípios e a realização da política. Em outras 
palavras, aceitar a explicação seria ter ciência e aceitar 
como natural que a política pode ser completamente inde-
pendente da ética, e isto sem qualquer constrangimento ló-
gico, prático nem ético. Para além das argumentações pos-
síveis para defender esta última tese, o fato é que as/os za-
patistas pensam ao contrário, isto é, que esse divórcio não 
é justificável nem aceitável. 

Por outro lado, como são as/os zapatistas, fazendo 
política em concreto, e não apenas teorizando em abstrato, 
que reconhecem que as seduções do poder são possíveis 
dentro da condição humana, e que nenhuma organização 
está isenta de desvios práticos e abusos concretos, desco-
nhecendo aqueles princípios, é justamente por isso que en-
tendem como fundamental a implementação de mecanis-
mos e instituições sociais e políticas que garantam as pos-
sibilidades de controles mais diretos, mais ágeis e eficazes, 
para manter as orientações do soberano, ou seja, do povo 
em coletivo, da comunidade sobre seus representantes. 
Aqui vale a pena ressaltar que elas/es não pensam apenas 
em medidas coercitivas e/ou punitivas, como a destituição 
de algum cargo, por exemplo. Pois, como já comentamos 
anteriormente, uma maneira muito mais eficaz, pedagó-
gica e construtiva desses freios e contrapesos, para além do 
respeito às instituições, é o fato do engajamento para que a 
maior parte da população consiga participar, de alguma 
maneira, por algum período, de cargos de responsabili-
dade social perante o coletivo. 

Lembremos do caso, logo no início do conflito, 
quando foram as próprias autoridades zapatistas que soli-
citaram a uma rede de organizações da sociedade civil, que 
se articulavam em torno ao eixo do respeito dos Direitos 
Humanos, para realizarem vistorias dentro das próprias 
comunidades zapatistas, para verificarem a existência de 
qualquer tipo de abuso de poder por parte do EZLN 



Leandro Marcelo Cisneros 

80 

 

(CCRI–EZLN, 1994e). Nesse mesmo sentido, observemos 
com atenção uma das afirmações mais significativas, apre-
sentada na longa citação que trouxemos sobre o caminhar 
perguntando. Perante a discrepância de avaliações entre o 
EZLN e a população civil das comunidades zapatistas, a 
respeito de se deviam iniciar a guerra ou não, mesmo o 
EZLN sendo contrário, diante do resultado da consulta a 
500 comunidades, e depois de longos dias de debate, os 
militares zapatistas se curvaram à decisão da maioria. Mas 
não apenas isso, pois como essa decisão reconfiguraria 
completamente a vida das comunidades, a organização e 
logística do EZLN e determinaria de forma drástica o fu-
turo dessas comunidades, tomou-se a decisão de criar um 
órgão de mando político e civil, com a mais ampla repre-
sentação das comunidades e etnias, ao qual o EZLN se su-
bordinaria daí em diante, reconhecendo o Comitê Clandes-
tino Revolucionário Indígena como a Comandância Geral 
do EZLN, ou seja, como sua máxima autoridade. 

É justamente por essa possibilidade, sempre pre-
sente nos atos de exercício do poder, que o princípio ético-
político do mandar obedecendo é tão fundamental para a pro-
posta do Zapatismo. Todavia, elas/es entendem que esse 
é um dos aspectos que não apenas significou uma revolu-
ção no interior das comunidades19, mas também que deve-
ria ser um dos eixos fundamentais para a construção de 
outras instâncias de organização, nas quais o EZLN seja 
apenas mais uma das entidades a se integrar e participar, 
por exemplo, a CND, o MZLN (CCRI–EZLN, 1995c) ou a 

 

19 Para citar dois exemplos, o reposicionamento da presença da 
mulher dentro das comunidades, como já ficou explícito na Lei 
Revolucionária Zapatista específica em 1993. Por outro lado, a 
autocrítica do EZLN, a partir dos primeiros meses de 1994, 
entendendo que deve prevalecer uma relação de primazia da 
dimensão político-democrática mandando e subordinando a 
dimensão militar. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

81 

 

FZLN (CCRI–EZLN, 1996c), só para citar algumas das ex-
periências dos primeiros anos de luta. Obviamente, essa é 
também uma das principais críticas aos governos munici-
pais, estaduais e federal, talvez não com a esperança de 
que essa realidade possa mudar no curto nem no médio 
prazo, mas, principalmente, para ir criando consciência co-
letiva, junto à sociedade civil, para gestar movimentos de 
questionamento e não aceitação da continuidade do des-
respeito desse princípio básico da democracia, assim como 
de construção de práticas alternativas a essa. 

Evidentemente, duas objeções são procedentes nesta 
questão. A primeira é relativa a uma questão de escala, 
pois é bem sabido que uma experiência de democracia direta 
é muito mais provável de ser implementada de maneira 
efetiva e duradoura (com maior ou menor sucesso), sendo 
mais exequível em comunidades de dimensões atingíveis 
sob a perspectiva e experiência do indivíduo comum, ou 
seja, apreensível na dimensão da/do cidadã/o comum no 
seu dia-a-dia. Isto é, numa participação que não exija ex-
cessivas mediações nem complexas abstrações para com-
preender a própria realidade, como acontece em qualquer 
país ocidental, organizado como república democrática. 
Essa dificuldade foi experimentada pelo próprio Zapa-
tismo na sua tentativa (difícil, e finalmente mal sucedida) 
de constituir uma CND, o MZLN e a FZLN. 

A segunda objeção diz respeito às estruturas de or-
ganização típicas, herdadas da cultura maia, cujo sistema 
de cargos e responsabilidades responde a outra lógica bem 
diferente da do republicanismo democrático liberal, oci-
dental e cristão20. Contudo, aqui as/os zapatistas, desde o 
início, têm advertido que elas/es e sua proposta não são 

 

20  Para ampliar, ver um fluxograma do modelo de estrutura 
social comunal na sub-região Las Cañadas, selva Lacandona de 
1990 (Leyva Solano; Ascencio Franco, 2002). 



Leandro Marcelo Cisneros 

82 

 

um modelo a ser seguido, que cada organização, cada cole-
tivo, cada proposta de luta deve fazer a sua própria expe-
riência e fazer sua própria proposta de organização. Pois o 
que está em jogo não é a replicação de um modelo, nem 
muito menos a imposição de uma hegemonia do Zapa-
tismo, mas, sim, que haja comunhão de princípios e que 
cada um se organize de tal maneira que sejam os princípios 
(ver nota 18 sobre os 13 pontos da luta) que sejam defendi-
dos e efetivamente realizados nessa pluralidade e diversi-
dade de construtos históricos. 

 

2.2.3.9 Justiça, liberdade e democracia 
 
Lembrando o já mencionado a respeito do conheci-

mento que elas/es chamam de palavra verdadeira, ou seja, 
da língua ancestral, que também é a própria história, assim 
como o conjunto de ensinamentos que vêm da dimensão 
do divino e que foram guardados, cuidados e aprimorados 
pelas gerações dos ancestrais, assim, o que poderíamos de-
nominar de núcleo duro da filosofia política e da ética za-
patista se define a partir de três ideias iniciais, fundadoras 
e indissociáveis, a saber: justiça, liberdade e democracia. 

Nessa linha de interpretação, a justiça é entendida 
não como punição, mas é o entendimento de dar a cada 
qual o que merece. Nesse sentido, entendem que cada um 
merece “o que o espelho lhe devolve: si mesmo”. Dito de 
outra maneira, para elas/es, quem disseminou morte, mi-
séria, exploração, sofrimento, por exemplo, merece sofrer 
o pesar e a tristeza; assim como quem oferendou sua vida 
pelos demais, ofereceu condições de vida e foi solidário, 
merece reconhecimento e respeito. (Marcos, 2002, p. 67). 

Por sua vez, liberdade não é cada um poder fazer o 
que bem entender, quando e como o entender, é, no en-
tanto, o poder de escolher o caminho que mais lhe agrade e, 
nele, encontrar seu espelho e caminhar a palavra verdadeira, 
para não se trair a si próprio nem aos outros (Marcos, 2002, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

83 

 

p. 67). Isto de encontrar seu espelho significa que, primeira-
mente, têm que se conhecer a si mesmo, sua história, que é 
a história do seu povo, seu percurso, que, também, não é 
individual, e sim coletivo, achar a própria identidade nes-
sas duas dimensões e entender o sentido da sua vida e do 
seu andar no mundo, a partir da confrontação com os ensi-
namentos divinos e os dos ancestrais, para levar uma vida 
digna, ou seja, para caminhar a palavra verdadeira. 

Fechando esta tríade, democracia é tanto o procedi-
mento, o processo, como o estilo de vida, pelos quais os 
pensamentos chegam a um bom acordo para a maioria, 
mas sem eliminar as minorias, como bem se pode observar 
na citação feita a respeito do caminhar perguntando (Marcos, 
2002, p. 67). Esse princípio tem a particularidade de ser, ele 
mesmo, o primeiro acordo estabelecido entre a gente de mi-
lho e os deuses, pelo qual se comprometem a “buscar bons 
acordos entre os diferentes” (Marcos, 2002, p. 93). Este 
acordo implica reconhecer, aceitar e respeitar a existência 
dos diferentes na igualdade (Marcos, 2002, p. 138). Obser-
vemos que não falam em apenas “reconhecer”, mas em 
“respeitar” o diferente. Entendemos que é uma inflexão 
significativa, que no âmbito prático da política já vai flan-
queando a possibilidade de uma simples formalidade le-
gal. Pois, partindo da experiência no âmbito da divindade, 
é interessante notar que o diálogo e a meditação dos deuses, 
na sua pluralidade e diversidade, são o tipo de práticas que 
irão criar o mundo (Marcos, 2002, p. 151). Assim, o pressu-
posto é que por meio do diálogo entre os diferentes seres 
humanos na sua diversidade e pluralidade, e, simultanea-
mente, destes com os deuses, é que acontece a constante 
construção e recriação do mundo. Esta atitude é a que teria 
sido tomada como exemplo a seguir pelos ancestrais, e que 
as/os zapatistas se propõem honrar. 

Antes de continuar, cabe fazer um parêntese, para 
lembrar que quando falamos em democracia como estilo de 
vida, isto remete à vida da comunidade, referindo-se ao 



Leandro Marcelo Cisneros 

84 

 

plano do coletivo e do público. Na leitura dos materiais es-
colhidos, o pensamento zapatista não fala a partir da pers-
pectiva do indivíduo que se considera como criador de si 
mesmo (self made man), embasado prioritariamente nas 
suas escolhas e desejos singulares. O que acontece no inte-
rior dos lares, além de não ser o foco do nosso trabalho, é 
um campo de estudo dos que a antropologia denomina de 
campos fechados, isto é, de enorme dificuldade de acesso a 
ele e a informações sobre. Dessa maneira, neste trabalho, 
não é nosso interesse nem teríamos elementos para fazer 
uma relação como a que Arendt (2007, p. 41-48) fez, ao es-
tabelecer diferenças de critérios de organização e mando 
entre pólis e oikos. 

Dessa maneira, a verdadeira democracia é fruto do 
diálogo, do exercício conjunto do pensamento, da reflexão 
e do conhecimento coletivo em assembleia (Marcos, 2002, 
p. 200). 

Precisamos lembrar que, nessa perspectiva, nenhum 
destes três termos se entende por si só, isolado, e sim em 
conjunto com os outros dois dessa tríade. 

 

2.2.3.10 Dignidade 
 
O relato mítico expressa que é a partir do caminhar a 

palavra verdadeira que os deuses criaram um espelho para 
se enxergarem21. Eles legaram esta atividade, que é uma 
responsabilidade também, para as mulheres e os homens 
verdadeiras/os. Essa atividade de agir, de fazer, seguindo os 
ensinamentos, os princípios ético-políticos, a própria his-
tória, as próprias tradições, a própria compreensão, a par-

 

21 O relato mítico que conta sobre a história das palavras diz que 
foi o caminhar dos Deuses que alisou a pedra sobre a qual 
caminhavam, de tal maneira que virou espelho para se 
enxergarem (Marcos, 1994e). 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

85 

 

tir da língua e conhecimentos acumulados pelos ances-
trais, é o que cria esse espelho, ou seja, aquilo que permite o 
reconhecimento da própria identidade. Isto implica saber 
quem são, qual a sua origem, qual sua visão de mundo e, 
sobretudo, qual seu papel no mundo e como viver se-
gundo os deuses ensinaram. Dessa maneira, saber isto, ser 
conscientes desta condição, e agir consequentemente, isso 
é o que elas/es chamam de vida digna. 

Por outro lado, a dignidade não tem sentido apenas 
a partir de e para se autoconhecer, pois ela também é funda-
mento para conhecer o mundo verdadeiro, que é o mundo dos 
iguais e diversos. Conhecer esse mundo, dessa maneira, 
também faz parte do autoconhecimento, atividade funda-
mental para combater e derrotar o inimigo opressor (Mar-
cos, 2002, p. 90-91). Vejamos que essa noção de mundo ver-
dadeiro não diz respeito a alguma definição a priori de al-
guma condição ou situação estática e fixa, como pode ser a 
romantização de um passado idílico, mas se refere ao res-
peito a certos princípios ético-políticos, como é a igualdade 
e o respeito à diversidade, para, a partir desse pressuposto, 
se dedicarem à tarefa diária de construir o mundo, se-
guindo esses preceitos, como já vimos anteriormente.  

Dentro dessa perspectiva, tarefa da gente de milho é a 
de “achar e jogar o mal e o mau para longe” (Marcos, 2002, 
p. 186). Por exemplo, elas/es entendem que o deslumbra-
mento com o dinheiro e o poder engana e distorce o que é 
verdadeiro ou falso. Por exemplo, o dinheiro chega a ser 
elevado a condição de deus, obviamente, falso para as/os 
zapatistas. Por isso, para derrubá-lo foi necessário um 
acordo para fazer a guerra (Marcos, 2002, p. 191). 

Dito em outras palavras, inicialmente, a concepção 
zapatista de dignidade é definida não a partir de uma cons-
ciência individual, e sim a partir de uma experiência de 
vida em coletivo, e de um conhecimento dessa experiência, 
presente e passada (desde os antigos ancestrais). Dessa 
vida em comum, esta concepção foca o agir e o fazer dentro 



Leandro Marcelo Cisneros 

86 

 

da comunidade, especialmente na dimensão da política, 
retratados pela imagem do andar dos deuses, que, de tanto 
andar, acabaram alisando a pedra sobre a qual caminha-
vam, ao ponto de torná-la um espelho, para poderem se 
enxergar a si mesmos. Consequentemente, esse andar, esse 
fazer, antes de mais nada, importa para o conhecer. Des-
tarte, a metáfora de se enxergar no espelho tem a ver com 
a fundamental tarefa de conhecer a própria história, a tra-
dição do seu povo, conhecer a palavra verdadeira. Esse é o 
pré-requisito para se autoconhecer e, assim, saber qual é 
seu papel dentro da comunidade e, desse modo, saber o 
que fazer. Esse autoconhecimento também é fundamental 
para poder conhecer o mundo, ou seja, poder confrontar o 
mundo em que se vive com o mundo verdadeiro, isto é, o que 
pertence à dimensão utópica, baseado na liberdade, na 
igualdade e no respeito à diferença e à diversidade, para 
poder conviver pacificamente. Lembrando que estas con-
dições de convívio envolvem as garantias elementares 
tanto para a vida material, como para a vida espiritual, sin-
tetizadas nos 13 pontos já mencionados. Todavia, não 
basta o mero conhecimento desse mundo verdadeiro e a di-
vergência existente com o mundo real. Pois esse conheci-
mento implica a obrigação de transformar o mundo real, 
para que se aproxime do mundo verdadeiro, para se asseme-
lhar ao mundo que os deuses sonharam e, por esse sonho, 
o fizeram real. Essa obrigação moral não é uma mera opção 
possível para indivíduos, pelo contrário, é uma responsa-
bilidade para as mulheres e homens de milho que, justa-
mente por assumirem-na é que são as mulheres e homens 
verdadeiras/os. Além do mais, essa luta, nesses termos, não 
só é inegociável, mas também para ela não é cogitável a 
rendição, pois é até as últimas consequências. Resumida e 
esquematicamente, poder projetar e efetivar uma vida a 
partir desses eixos, isso seria viver dignamente. 

 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

87 

 

Esta primeira exposição serve para apresentar ao pú-
blico as relações de diferença, semelhança e interseções en-
tre o saber popular e a formalização feita por lideranças 
políticas e militares revolucionárias zapatistas. É impor-
tante não perdermos de vista que sempre estarão se inter-
calando estas duas dimensões discursivas do Zapatismo: a 
do discurso oficial e a do discurso coloquial (Leyva Solano, 
1999). 

A partir desses conteúdos, a seguir apresentaremos 
uma análise do que nós entendemos seja esta filosofia polí-
tica zapatista. 

 
2.3 FILOSOFIA POLÍTICA ZAPATISTA 

 
Dando continuidade ao trabalho de apresentar os 

conteúdos teóricos, extraídos dos documentos e comunica-
dos zapatistas, a seguir, oferecemos uma descrição e aná-
lise do tipo de conteúdo que define a reflexão filosófico-
política própria das/os zapatistas, não desenvolvida numa 
obra ad hoc, como tampouco caracterizada pela categoria 
filosofia política para apresentar esse conteúdo. No mesmo 
sentido, continuando com a mesma proposta metodoló-
gica empregada até aqui, cuidando de não tomar alguma 
definição já existente, pelo fato de não procurarmos ver em 
que medida haveria alguma correlação, semelhança ou 
distinção entre ela e a produção teórica zapatista.  

Precisamos começar com algumas considerações de 
caráter geral, lembrando que isto que nós denominamos 
filosofia política zapatista não é uma proposta teórica feita 
para fins acadêmicos, como de praxe conhecemos no Oci-
dente, isto é: um projeto de pesquisa, que atenda a alguma 
das exigências da vida acadêmica, necessárias para o curri-
culum vitae. Diversamente disso, é mais adequado entendê-
la como um tipo de análise e reflexão críticas com o intuito 
de propor definições de princípios e critérios, que ordenam 



Leandro Marcelo Cisneros 

88 

 

e orientam linhas de ação prática concreta, que permitem 
estruturar estratégias para resolver situações efetivas, ora 
imediatas do dia-a-dia, ora de médio e longo prazo. 

Pelo conteúdo apresentado nos textos estudados, es-
sas formulações teórico-práticas se propõem tanto a eficá-
cia prática dos resultados das ações, com seus correspon-
dentes fins e objetivos práticos, como também visam ao de-
ver de respeitar os princípios ético-políticos balizadores.22 
Cabe lembrar que esses princípios estão fundamentados 
numa cosmovisão mais ampla, que também inclui crenças 
religiosas, como temos apresentado ao longo deste capí-
tulo. Todavia, podemos considerar essa produção como 
sendo de caráter filosófico, e não teológico, porque apesar 
da linguagem e da narrativa de tipo mítico, o que se apre-
senta são raciocínios (geralmente lógico-dedutivos), elabo-
ração de definições objetivas e de reflexões críticas. Isso 
compõe um corpus teórico-prático com a necessária preten-
são de coerência, como manifesta o conjunto de noções 
que, breve e esquematicamente, apresentamos no capítulo 
2. 

É importante destacar que essas elaborações teóricas 
surgem dentro das exigências de um contexto agônico, 
com altos níveis de violência, simbólica e material, desti-
nando-se a uma dimensão prática, na qual é a vida mesma 
que está em jogo, propriamente, sem eufemismos. Por-
tanto, é a partir da avaliação da coerência interna entre 

 

22 Um bom exemplo disso é o respeito à Convenção de Genebra, 
para o EZLN se pautar ao realizar a guerra, especialmente no 
tratamento e libertação dos prisioneiros de guerra, que o EZLN 
tinha sob custódia. Outro foi quando, já no cessar-fogo, no 
controle da região, as autoridades zapatistas convocaram as 
ONGs que trabalhavam em prol dos Direitos Humanos para 
fazerem vistorias críticas para detectar possíveis situações de 
desrespeito dos Direitos Humanos dentro das comunidades por 
parte das/os próprias/os zapatistas. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

89 

 

ideias, noções e conceitos em relação a sua cosmovisão, por 
outro lado, a correspondência lógica entre princípios éticos 
e ação política, assim como a eficácia prática que essa pro-
dução teórica para explicar satisfatoriamente a realidade e 
o que nela deve ser feito. Esses serão os aspectos a ser con-
siderados para sua validação, reformulação ou rejeição. 
Não podemos perder a perspectiva de que essa teorização 
acontece dentro de uma guerra de baixa intensidade, na qual 
as/os zapatistas decidem fazer política, tanto no interior das 
comunidades, como em relação às autoridades e aos ór-
gãos de Estado. 

Nesse sentido, uma característica notável da filosofia 
política zapatista é o fato de ela também incluir teses pro-
venientes de teorizações sobre a guerra. É importante notar 
que o próprio Marcos, para definir o neoliberalismo, traz a 
seguinte citação de Sun Tzu, do seu livro A arte da guerra: 
“A guerra é um assunto de vital importância para o Estado; 
o reino da vida e da morte; o caminho para a supervivência 
ou a ruína. É indispensável estudá-la profundamente” 
(Marcos, 1997). Pois, nesse texto, Marcos define o capita-
lismo neoliberal como uma guerra de nova geração, ao 
ponto de afirmar que, com o neoliberalismo (ou capita-
lismo financeiro), a humanidade está enfrentando a IV 
Guerra Mundial.23 Partindo desse pressuposto, as/os zapa-
tistas deram nascimento a um exército e não a uma guerri-
lha, que atua dentro de uma peculiar perspectiva revoluci-
onária24, sobre o qual afirmam que o manterão em posição 
defensiva, a partir do cessar-fogo declarado em janeiro de 
1994. Em outras palavras, o Zapatismo define a política 
proposta pelo Estado mexicano nos termos descritos por 

 

23 Já mencionamos essa tese no capítulo 1, quando apresentamos 
um par de tesses zapatistas sobre a luta antissistêmica. 
Aprofundaremos este ponto no fim do capítulo 3. 
24 Que desenvolvemos no capítulo 4. 



Leandro Marcelo Cisneros 

90 

 

Foucault (2005), quando afirma ter acontecido uma inver-
são do aforismo de Clausewitz, pelo qual a política é a con-
tinuação da guerra por outros meios.25 Nessa direção, as aná-
lises, decisões, ações, táticas e estratégias do CCRI–EZLN, 
apreciados nos documentos estudados, confirmam a tese 
que afirma que as/os zapatistas, a contrapelo da política 
de aniquilação do Estado mexicano contra elas/es, no seu 
modo de fazer política, teriam retomado a tese original do 
general prussiano, historiador e filósofo da guerra, ao en-
tender que a guerra não é outra coisa senão a continuação da 
política por outros meios (Clausewitz procurava entender o 
sucesso do exército revolucionário francês). Isso fica evi-
dente não só pelos princípios que orientaram os 12 dias de 
guerra franca, como também pelo exército que decidida-
mente não se dissolverá e permanecerá em posição de de-
fesa, assim como, e fundamentalmente, pela importância e 
beligerância dada pelas/os zapatistas à disputa de narrati-
vas, travada nos veículos de comunicação, desenvolvendo 
o que Leyva Solano (2009) chama de guerra de redes sociais 
(social netwar). Nesta guerra informacional, como todos 
bem sabemos, Marcos cumpriu um papel fundamental, 
justamente pelas suas virtudes de analista, estrategista e 
comunicador. Todavia, além disso, acreditamos que seja a 
profusão de documentos, fruto de longos e complexos pro-
cessos de debate e análises coletivas, junto à utilização de 
variados meios de comunicação para veiculá-los, uma das 
chaves de sucesso na conquista do cyber espaço. 26 Essa vi-
tória não foi apenas a de se fazer conhecer mundialmente, 

 

25 A tese do general prussiano era: “a guerra é meramente a con-
tinuação da política por outros meios”, Da guerra, 1984. 
26 Seja sites, blogs, rádios comunitárias, revistas, jornais, parcerias 
com veículos já existentes, de alcance regional, nacional e 
internacional, seja registros fotográficos, eventos políticos, 
palestras em universidades, por exemplo. Hoje, a guerra de 
narrativas nas redes sociais é senso comum para qualquer 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

91 

 

mas também a de conquistar a cabeça e o coração da soci-
edade civil nacional e internacional, definida por elas/es 
como sua aliada e interlocutor privilegiado. 

Outra característica diferencial desta produção a ob-
servamos no fato de ser uma proposta elaborada por inte-
lectuais (Marcos, 2000). Contudo, trata-se de um tipo de in-
telectualidade que, pelo já dito nos parágrafos anteriores, 
produz suas análises, definições e documentos a partir do 
diálogo coletivo de uma comunidade onde se desenvolve 
e se vive a totalidade da vida. Ou seja, esse coletivo não é 
apenas um conjunto de pensadores dentro de uma acade-
mia ou de um partido político, por exemplo. Este diálogo, 
por sua vez, se ajusta a dois critérios complementares, a 
saber: um de tipo democrático, na discussão entre iguais, 
seja da comunidade nas suas assembleias, seja entre as/os 
comandantes. O outro é de caráter hierárquico, no qual o 
EZLN, com seus subcomandantes e demais oficiais, parti-
cipa dos debates e definições, porém, seguindo a hierar-
quia de patentes e, em última instância, submetendo-se 
tanto às decisões comunitárias (civis e políticas), como ao 
mando do CCRI.  Esta é uma característica singular desta 
análise e reflexão crítica sobre a política, pois esses debates 
e definições acontecem, simultaneamente, no plano da po-
lítica civil e no plano do militar, coadunados, mas numa 
articulação hierárquica na qual o militar se submete à po-
lítica civil.  Além disso, esses processos coletivos também 
são mediados por traduções nas diferentes línguas das di-
ferentes etnias, constituintes das comunidades. 

 

disputa de interesses, políticos ou não. É um fenômeno 
estendido mundialmente, que contempla todas as gerações de 
sujeitos que, simplesmente, tenham acesso a um aparelho com 
conexão a internet. Mas, em 1994 isso não se conhecia nesses 
termos, muito menos sendo praticado por indígenas. 



Leandro Marcelo Cisneros 

92 

 

Por outro lado, nesse âmbito de debate, a dimensão 
teórica importa tanto quanto a ética, a político-organiza-
tiva e a pragmática. Em outras palavras, elas/es não des-
membram essas dimensões na hora de pensar e refletir so-
bre a política que o Zapatismo define como boa, por ser 
justa e digna (Marcos, 2007a). 

Feitas essas considerações mais de natureza geral, 
analisaremos agora quais são os conteúdos específicos des-
tes processos de diálogo, análise, reflexão, definição teórica 
e proposição teórico-prática. 

Primeiramente, entendemos que seria mais ade-
quado reconhecer a filosofia política zapatista como a defini-
ção de um conjunto de princípios, critérios e conceptuali-
zações relativas a: a) qual o melhor regime para organizar 
as relações políticas, seja dentro das comunidades, seja en-
tre as comunidades entre si, seja entre elas e o Estado me-
xicano; b) como deve ser comandado o poder que ordena, 
tanto as comunidades no seu interior, como do Estado me-
xicano como um todo; c) quais os princípios fundadores e 
legitimadores do poder político. Nesse sentido, conforme 
explicitado no item 2.2.3, os princípios relativos à organi-
zação social são: liberdade, igualdade, diversidade, democracia, 
justiça, cooperativismo e o sacrifício em prol do coletivo. Por 
sua vez, os princípios ordenadores da administração e 
exercício do poder são: o mandar obedecendo, o obedecer man-
dando, a compreensão e assunção do poder como fardo 
para os indivíduos, mas como serviço aos demais, à comu-
nidade. Por último, os princípios que oferecem legitimi-
dade ao poder das autoridades são: o poder emana do 
povo, perguntar para caminhar e seguir a palavra verda-
deira. 

Outra questão que se tem evidenciado para nós, na 
apresentação dos pressupostos filosóficos zapatistas, diz 
respeito à organização e administração da vida em comunidade, 
porém, prevendo que desde 1994 em diante seriam atra-
vessadas completamente por situações extraordinárias. No 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

93 

 

caso de estas situações serem geradas pelo projeto zapa-
tista, uma produção que apresenta isto de maneira explí-
cita são as Leis Revolucionárias Zapatistas, já prontas e 
aprovadas pelas comunidades antes da deflagração da 
guerra (CCRI–EZLN, 1993). Elas regulamentam o processo 
excecional de ações revolucionárias, relativas a: direitos e 
obrigações dos povos em luta; direitos e obrigações das 
forças armadas; impostos de guerra (tipos, taxas, critérios 
etc.); reforma agrária; direitos da mulher; reforma e orde-
namento urbano; trabalho; indústria e comércio; seguri-
dade social; lei e justiça. 

 No conteúdo dessas leis, observamos que da mesma 
maneira que as propõem para resolver diversas questões 
de diferentes dimensões da vida em comunidade, pau-
tando-se por objetivos práticos concretos, que dizem res-
peito a situações a resolver para a cidadania (acesso a mo-
radia, por exemplo), esses conteúdos também são orienta-
dos por um senso do justo, que é o que lhes permite justificar 
o caráter legítimo dessas leis, com o tipo de poder que de-
finem como devido e adequado, junto aos critérios de re-
solução dos conflitos. 

Pelo exposto neste capítulo 2, as/os zapatistas esta-
belecem um vínculo muito estreito entre organização da vida 
em comunidade e um senso de justiça. Os textos analisados 
nos permitem entender que esse é um sentimento moral 
que é elaborado, recriado e reconhecido dentro da dimen-
são do coletivo, do comunitário, ou seja, não explicita o 
sentimento do indivíduo. Essa natureza coletiva provém 
de uma origem divina, já que são os próprios deuses que 
enfrentam conjuntamente, em relação de igualdade, os 
problemas e dilemas para os quais propõem soluções con-
cretas, a partir de debates e confrontos, sem a condição da 
onisciência, para definir o que seja o justo. Outra caracte-
rística desse sentimento moral, também herdada dos deu-
ses, é sua natureza não exclusivamente emocional e afe-



Leandro Marcelo Cisneros 

94 

 

tiva, mas também racional. Vale a pena insistir que essa ca-
racterística racional está indefectivelmente vinculada aos 
processos de diálogo, debate, confronto e definição de po-
sições que os/as homens e mulheres de milho apreenderam 
dos deuses. Por fim, o senso de justiça é indissociável do 
que as/os zapatistas entendem por dignidade, isto é: não se-
ria possível ordenar uma sociedade de maneira justa se 
não fossem garantidas as condições materiais, sociais e po-
líticas, para o desenvolvimento de uma vida plena (cole-
tiva e individual). Dito em outras palavras, não poderia se 
considerar justa a vida proposta e provida comunitaria-
mente em sociedade, se essa vida não desse garantias de 
condições materiais (alimentação adequada, moradia, 
acesso a saúde, por exemplo), assim como políticas (igual-
dade, liberdade, paz e democracia). Uma vida com estas 
garantias (que analisamos no item 3.2.1) é uma vida que, 
segundo as/os zapatistas, não somente é a que merece ser 
vivida, mas também é sobretudo uma vida pela qual vale 
a pena morrer, em prol de ser conquistada e defendida. 
Uma sociedade justa é aquela na qual seus princípios fun-
dadores, seus objetivos, finalidades e projetos a desenvol-
ver sempre contemplem como bem maior e irrenunciável 
a consecução e manutenção de uma vida em sociedade que 
seja digna. Esse eixo fundamental da filosofia política zapa-
tista se expressa de forma sintética pela metáfora que se 
desprende da concepção antropológica zapatista, que 
afirma que as/os mulheres e homens de milho são as/os mu-
lheres e homens verdadeiras/os. Essa tese, vinda dos deuses, 
ensina o critério fundamental para que uma sociedade seja 
justa, qual seja: a promoção e garantia de condições de vida 
digna; a que se define pela concomitância dos seguintes 
princípios: seguindo a palavra verdadeira, respeitar a dife-
rença, a diversidade, a igualdade e a liberdade, para (re)cons-
truir o mundo com justiça. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

95 

 

Finalizando esta descrição e análise dos conteúdos 
que compõem a filosofia política zapatista, devemos des-
tacar seu conteúdo ético, isto é, a explícita insistência num 
dever ser da política. Como já analisado, esses princípios 
éticos têm sua fonte em três dimensões concomitantes e 
subsidiárias, a saber: a palavra verdadeira, ou seja, a pala-
vra dos deuses; por outro lado, a interpretação e exercício 
dessa palavra na comunidade, na interpretação desta para 
administrar a vida do cotidiano; nesse sentido, a dimensão 
histórica, a tradição dos ancestrais, transmitida oralmente, 
é também uma fonte muito valiosa. Todavia, é importante 
lembrar que, em todos os relatos mítico-religiosos aqui es-
tudados, as orientações oferecidas para a organização da 
vida política comunitária não se apresentam como dogmas 
a-históricos ou como definições pré-concebidas, que ape-
nas precisariam ser efetivadas, de maneira idêntica ao ideal 
mitológico. Não encontramos um decálogo nem um recei-
tuário. Diferentemente disso, os ensinamentos dos deuses 
e dos ancestrais (através de relatos como os do Velho An-
tônio) são guias, orientações, conselhos de quais seriam os 
critérios mais desejáveis de serem almejados. Para dar um 
exemplo, é a partir do ensinamento divino dos diferentes 
tipos de mulheres e homens (de ouro, de madeira e de mi-
lho) que são reconhecidos diferentes tipos de classes sociais 
(ricos/proprietários, trabalhadores/servos, iguais/diver-
sos, respectivamente), indicando que a classe que melhor 
espelharia os ensinamentos dos deuses e melhor replicaria 
esse estilo de vida entre homens e mulheres é a das mulhe-
res e homens de milho, pelo fato de viverem e terem a pre-
disposição de efetivar a igualdade com/na diversidade. 
Desse guia surge, por exemplo, o princípio ético-político 
da revolução zapatista: criar um mundo onde caibam muitos 
mundos. 



Leandro Marcelo Cisneros 

96 

 

Pelos elementos expostos sobre o que entendemos 
seja a filosofia política zapatista, pode surgir a seguinte per-
gunta: Qual seria a vinculação que haveria entre uma filo-
sofia política e uma teoria da revolução? 

Para nós, fica muito claro, e entendemos ter trazido 
os elementos de juízo necessários neste capítulo 2 para ex-
plicitar que, dentro da concepção zapatista, a revolução é 
uma concepção teórica que se apresenta coerentemente 
como um desdobramento dos princípios filosófico-políti-
cos desenvolvidos. Dito de outra maneira, a concepção za-
patista de revolução é uma elaboração teórico-prática, den-
tro do que denominamos filosofia política zapatista. Aliás, 
essa noção surge entre um conjunto de princípios, critérios, 
ideias, conceitos, reflexões e críticas, também como uma 
obrigação moral para o sujeito da política. Pois, perante a 
contemplação do que as/os zapatistas entendem como des-
vios que acontecem no mundo, pelo fato de promoverem 
dor, sofrimento, miséria, iniquidade, injustiça, em suma, 
indignidade, é dever das/os mulheres e homens verdadeiras/os 
trabalharem para mudar essa realidade e construir um 
mundo a partir dos princípios já apresentados. Lembremos 
que elas/es concebem essa tarefa como um sacrifício em 
prol da maioria, sem a possibilidade de aceitação dessa re-
alidade injusta, ainda que seja por qualquer tipo de conve-
niência, aliás, é uma luta que deve ser travada até suas úl-
timas consequências, sem recuo, sem rendição. 

Parece-nos evidente que uma definição destas carac-
terísticas de revolução não é uma mera consigna retórica, 
nem é um mero ponto programático numa plataforma de 
campanha partidária. Essa concepção de revolução pode 
até satisfazer essas duas dimensões, mas, antes, e funda-
mentalmente, ela surge de definições de filosofia política. 

Nesta seção, tivemos o propósito de expor de ma-
neira esquemática e sintética o que entendemos sejam al-
guns dos princípios filosófico-políticos do pensamento za-



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

97 

 

patista. Isto para dar início à exposição de elementos de ju-
ízo subsidiários da nossa tese, que sustenta que há uma fi-
losofia política zapatista. 

Finalmente, a intenção é a de oferecer um arcabouço 
elementar de ideias, conceitos e reflexões que servem de 
pano de fundo para introduzir o assunto que entendemos 
seja da maior significação nesta empreitada do Zapatismo, 
assim como se constitui numa importante contribuição 
para a política e para a filosofia política, especialmente na 
América Latina, da qual outros povos podem se beneficiar. 
Referimo-nos à formulação teórico-prática de revolução, 
nos termos em que as/os zapatistas a entendem e formali-
zam, a partir dos aprendizados feitos na própria experiên-
cia e da ratificação da posição de fazer política, mesmo que 
em contexto de guerra.  

Há pouco mais de trinta anos, esta situação parecia 
algo pontual, isolado. Porém, entendemos que, conforme 
foram avançando e se aprofundando as políticas neolibe-
rais na América Latina, também assistimos ao fenômeno 
da utilização política de recursos que, até então, se enten-
diam como próprios da guerra, porém, agora, sendo em-
pregados dentro de regimes e contextos de política institu-
cional, em tese, democrática, conforme o Estado liberal de 
direito27.  

No seguinte capítulo, dedicamo-nos a aprofundar a 
formulação teórico-prática de revolução proposta pelas/os 
zapatistas, sem desvinculá-la dessa relação entre guerra e 
política. Isto porque nos parece necessário reforçar essa 
compreensão de que ambos os termos indicam duas di-
mensões fundamentais e indissociáveis da vida das comu-
nidades zapatistas. 

 
 

 

27 Para ampliar esta tese, ver Foucault (2005). 





 

3 CONCEPÇÃO ZAPATISTA DE REVOLUÇÃO 

 
Muitas palavras são caminhadas no 
mundo. Muitos mundos são feitos. 
Muitos mundos nos fazem. Há pala-
vras e mundos que são mentiras e in-
justiças. Há palavras e mundos que são 
verdades e verdadeiros. Nós fazemos 
mundos verdadeiros. Nós somos feitos 
por palavras verdadeiras. No mundo 
do poderoso não cabem mais que os 
grandes e seus serviçais. No mundo 
que queremos nós, cabem todos.  O 
mundo que queremos é um onde cai-
bam muitos mundos. A Pátria que 
construímos é uma onde caibam todos 
os povos e suas línguas, que todos os 
passos a caminhem, que todos riam 
com ela, que a amanheçam todos. 
 

(CCRI–EZLN, Quarta Declaração 
da Selva Lacandona) 

 
 

3.1 POLÍTICA ZAPATISTA 

 
A modo de introdução para este capítulo, considera-

mos importante frisar alguns aspectos fundamentais da po-
lítica zapatista, precisamente para podermos entender com 
mais clareza o que elas/es entendem por revolução. 

Uma primeira característica que devemos levar em 
consideração é que os povos maia provêm de uma tradição 
e cultura milenares, capazes de criar uma grande civiliza-
ção. Um sinal da sua potência é o fato de ter sobrevivido à 
dominação da colonização espanhola e, posteriormente, à 
do capitalismo e à do Estado liberal. Em termos concretos, 



Leandro Marcelo Cisneros 

100 

 

para nosso estudo, isso se evidencia por meio de três ele-
mentos de juízo que já apresentamos anteriormente, a sa-
ber: o modo particular de organização político-administra-
tiva no interior das comunidades, percebendo-se uma 
compreensão muito singular sobre quais são os cargos e 
autoridades importantes e necessários para gerir a vida co-
munitária, assim como o critério de hierarquização e estru-
turação da rede de instituições que tomam conta da orga-
nização social. Nesse modo de organização, observa-se um 
particular modo de exercício democrático da política, com 
traços de radicalidade, seja nos assuntos mais corriqueiros 
e cotidianos, seja naqueles que são processos mais comple-
xos e de longo fôlego, que atingem o todo da vida comuni-
tária28. Por outro lado, temos destacado a longa tradição de 
construção, articulação de organizações políticas no exte-
rior das comunidades, principalmente relativas à proteção 
dos seus interesses enquanto indígenas, camponeses e tra-
balhadoras/es do campo. Na menção que fizemos no iní-
cio deste trabalho, destacamos especialmente o processo 
histórico-político-econômico-social acontecido na segunda 
metade do século XX na região, que originou organizações 
como a união de ejidos denominada Quiptic tá Lecubtesel 
(Unidos pela nossa força, em tzeltal), que junto a outras 
uniões de ejidos do Norte e das planícies se converteu na U 
de U (União de Uniões) e, posteriormente, na ARIC U de 
U (Asociación Rural de Interés Colectivo Unión de Unio-
nes), assim como o Congresso Indígena (1974) ou a Unión 
de Uniones Ejidales y Grupos Campesinos Solidarios de 
Chiapas (156 comunidades de 13 municípios), só para 
mencionar alguns exemplos do que estamos falando. Um 

 

28 Aqui convém lembrar o já exposto a respeito do modelo de 
estrutura social comunal na sub-região Las Cañadas, selva 
Lacandona de 1990 (Leyva Solano; Ascencio Franco, 2002), já 
comentado anteriormente. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

101 

 

terceiro fator, também já mencionado, é o caráter multiét-
nico, multirreligioso, multicultural e plurilinguístico das 
comunidades zapatistas, que caracteriza o mosaico cultu-
ral nas colônias de Lacandona (Leyva Solano; Ascencio 
Franco, 2002, p. 102). 

Entendemos que esses aspectos são relevantes, por-
que, ainda que de forma esquemática, como aqui os traze-
mos, eles nos permitem deduzir alguns elementos de juízo 
importantes. Primeiramente, que o fazer política é uma di-
mensão da vida das comunidades, herdada de uma longa 
tradição, que é concebida como fundamental e constituinte 
das próprias comunidades, ou seja, não é apenas uma es-
fera de gestão ou mera administração. Isto, muito provavel-
mente, é uma comprovação do já destacado anteriormente, 
a saber: o fato de que o sujeito da política é o coletivo, e não 
o indivíduo. Pois vemos que os agentes destacados dos 
processos sociopolíticos são as organizações, as que se vão 
criando, agrupando, desmanchando, e articulando nova-
mente em outra composição, conforme os princípios dou-
trinários e/ou pragmáticos que sejam sustentados ou rejei-
tados no coletivo. Assim, simplificadamente, podemos di-
zer que a política é entendida e vivenciada como uma di-
mensão constitutiva e imprescindível para a vida do cole-
tivo e, também, dos indivíduos, não como alheio à pessoa. 

Outro elemento importante é o fato de testemunhar-
mos a pluralidade e a diversidade, nas mais diversas ordens, 
como um fator fundamental para a vida política das comu-
nidades em estudo. Ou seja, podemos observar que aquele 
discurso de natureza mítico-religiosa, quando o Velho An-
tônio fala dos deuses e da gente de milho, não é apenas dis-
curso retórico, e sim é práxis cotidiana e constitutiva da 
vida social. 

Um terceiro elemento que podemos evidenciar é o 
fato de que essas organizações, como qualquer outra de ca-
ráter civil e político, possuem estruturas de mando com 



Leandro Marcelo Cisneros 

102 

 

suas respectivas autoridades e responsáveis. Todavia, ve-
mos que prevalece a estrutura horizontal e democrática, 
dando as orientações e, portanto, a legitimidade para essas 
autoridades que conduzem o governo. Isto não é diferente 
nas comunidades zapatistas, seja em nível comunitário, 
municipal, regional ou do CCRI29. 

Dessa maneira, se tivéssemos que responder à per-
gunta O que é a política zapatista?, de pronto, poderíamos 
afirmar que ela não se limita a uma mera função técnica, 
ou seja, não é apenas uma estrutura de instituições, regras 
e autoridades para resolver meras questões práticas da 
vida comunitária, embora também o seja. Da mesma ma-
neira, poderíamos dizer que a política não é conceituada 
nem considerada socialmente como alguma maneira de o 
indivíduo angariar benefícios e/ou privilégios particula-
res30. Pois as instâncias de mando são exercidas a partir da 
perspectiva de serviço para o coletivo, assumidas como 
fardo para o indivíduo em benefício da comunidade ou da 
organização31. Tomando esses dois elementos de juízo, po-
deríamos afirmar que a política é o modo de ser e de existir 

 

29  Apenas a título de exemplo, lembremos o discurso da 
Comandanta Esther no Congresso da União, já citado 
anteriormente (CCRI–EZLN, 2001). 
30 Evidentemente, falamos observando que, primeiramente, esse 
é um princípio ético-político enunciado reiteradamente nos 
variados tipos de documentos estudados, ou seja, no discurso 
oficial zapatista, e, por outro lado, sabendo que é uma tendência 
majoritária, constatada através do discurso coloquial zapatista, 
que no dia-a-dia, obviamente, não são a totalidade das pessoas 
que assim se comportam. 
31  A título de exemplo, vejamos o relato de alguns jovens 
indígenas zapatistas, falando sobre os acordos e a organização 
nas comunidades, para desenvolver os trabalhos de forma 
coletiva, solidária e cooperativa (EZLN Zapatistas-Trabajos 
colectivos en resistencia. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=-d3LCG3sVp8>). Aqui 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

103 

 

das comunidades. Com isso queremos dizer que não é uma 
simples funcionalidade, à qual se adere ou não, eventual-
mente. Concomitantemente, junto dessa característica, de-
vemos afirmar que essa não é uma opção, pelo sim ou pelo 
não, que se entenda como cogitável para o indivíduo, como 
sendo uma opção particular que cada um/a faz segundo 
motivos ou razões particulares e privadas. Evidentemente, 
haverá pessoas dispostas a se engajar mais ou menos, a se 
comprometer de maneira mais ousada ou não, mas, de 
uma maneira ou de outra, todas/os são chamados a con-
tribuir com as decisões comunitárias32.  

Uma outra pergunta que poderíamos nos fazer seria: 
Para que existe a política zapatista? Qual seu sentido? À qual, 
de maneira indireta, já temos respondido parcialmente. 
Pois, além de dizer que não cumpre uma mera função téc-
nica e na qual se evidencia um modo de ser da/s comuni-
dade/s, no interior e entre elas, acrescentamos que a pode-
ríamos entender por meio da metáfora do metabolismo de 
um organismo vivo. Pois, sem pretender qualquer aproxi-

 

vemos o que denominamos de discurso coloquial ou não oficial do 
Zapatismo (Leyva Solano, 1999), explícito em acordos de 
cooperação e solidariedade, nos quais cada um/a 
desempenharia diferentes funções. Também observamos que os 
acordos não são contratos de prestação de serviços, nem de 
barganha de algum privilégio. O princípio é o da cooperação 
para que todas/os se beneficiem, tanto do ponto de vista dos 
indivíduos, como da comunidade como um todo. 
32  Lembremos os longos e trabalhosos processos de consulta 
realizados com as comunidades para a Declaração da Guerra 
(1992), assim como os acordos pactuados com o governo federal 
no Diálogo da Catedral (1994), ou os Acordos de San Andrés 
(1996), ou a Grande Consulta Nacional (1995), ou o processo 
conhecido como A Outra Campanha (2005), para citar alguns 
exemplos, sendo as duas últimas consultas que vão além das 
comunidades, mas que as contemplam. 



Leandro Marcelo Cisneros 

104 

 

mação das tradições positivista ou funcionalista, pelas lei-
turas que temos realizado, percebemos que as instituições 
que as/os zapatistas têm criado podem ser interpretadas 
como grandes catalisadores da vida política da comunidade, 
esta entendida como um conjunto de processos metabólicos. 
Esta metáfora da política como metabolismo e das institui-
ções políticas como catalisadores pode ser de alguma utili-
dade para entendermos que a política nas comunidades é 
mais um processo que se vivencia, e do qual se participa 
de maneira mais substantiva e visceral, e não exclusiva-
mente como cálculo racional de meios e fins, de custos e 
benefícios, de investimento e barganha. É claro, não sere-
mos ingênuos a ponto de negar que esse tipo de raciocínio 
também existe, e que alguns em alguma medida o prati-
cam. Todavia, o que frisamos é a doutrina e a tendência 
teórico-prática predominante, até onde estudamos, tanto 
no discurso quanto no agir oficial e no coloquial do Zapa-
tismo. 

Nessa linha de raciocínio, a política existe e tem seu 
sentido garantido por ela ser a maneira de processar os ele-
mentos que a nutrem regularmente (práticas, rituais, pro-
blemas, decisões, confrontos etc.), para que continuem a 
dar vida à/s comunidade/s, assim como também, e espe-
cialmente, incorporar novos elementos e transformá-los 
em alimento dela/s33. Se lembramos, assim foi com a acei-
tação do EZLN na região, e posteriormente, no interior das 

 

33 Importante é frisar isto, porque lembramos que o Ocidente já 
foi capaz de criar institucionalidades, dentro do próprio Estado 
liberal, com a finalidade de obter resultados muito diferentes. 
Por exemplo, a estrutura de representação sindical do Estado 
Novo no Brasil, justamente para cooptar, dominar, abafar e 
reprimir as reivindicações dos trabalhadores. Outro exemplo 
mais recente é a autonomia que ganham as/os parlamentares 
após a eleição, votando segundo interesses conjunturais do 
partido ou, até particulares do/a legislador/a. Por último, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

105 

 

comunidades. Assim foi a construção e reestruturação das 
concepções iniciais do EZLN, em contato com a cultura e 
cosmovisão maia. Da mesma maneira foi a abertura para o 
diálogo com a sociedade civil nacional e internacional. 
Nesse sentido, talvez, dois dos melhores exemplos foram a 
criação do primeiro Aguascalientes (1994), para albergar a 
primeira reunião da Convenção Nacional Democrática, 
como também foi a posterior criação de novos Aguascali-
entes34 (1995-1996), que anos depois seriam encerrados e 
convertidos nos Caracóis zapatistas (2003).  

Por último, podemos afirmar que esse modo de ser e 
de existir pela política tem se manifestado ágil e dinâmico, 
evidenciando uma rápida capacidade de adaptação às cir-
cunstâncias e contextos, criando e recriando instituições, 
estratégias e fluxos35. Isso ao mesmo tempo em que certos 
pilares da política se mantêm intactos, como o CCRI; os 

 

lembremos a suspeita de existência de um partido clandestino, ou 
seja, uma instituição privada que teria formado e financiado 
cidadãos para se elegerem dentro de alguma sigla partidária, 
mas que na hora de votar no parlamento privilegiam os 
princípios e orientações da instituição originária, não raro pelo 
simples fato de ser a financiadora de campanha. Em todos esses 
exemplos, as instituições de governo não funcionam como 
catalisadores para metabolizar a vida da comunidade, e sim se 
aproximam mais de estruturas, quando não de contenção e 
domínio, mas são de sequestro e desvio da vontade popular, ou 
simples pedágio para os lobbies. 
34  Anunciado na Quarta Declaração da Selva Lacandona em 
janeiro de 1996. 
35 Aqui lembramos a fábula do Velho Antônio sobre os modos 
de lutar, afirmando que naquele momento em que estavam 
decidindo a estratégia do Zapatismo era a de se fazerem água 
(Marcos, 2002, p. 84), ou seja, serem flexíveis e adaptáveis e, por 
essa mesma característica, não serem dominadas/os e render o 
inimigo. 



Leandro Marcelo Cisneros 

106 

 

conselhos comunais, municipais e regionais; o EZLN su-
bordinado ao CCRI, este com ampla representação plural 
e diversa de comunidades, regiões, etnias e de gênero. 

Uma outra pergunta que podemos nos fazer é a se-
guinte: Como se deve exercer a política zapatista? Sobre isso já 
temos falado, sendo caracterizada pelos processos de uma 
democracia participativa, direta e representativa, respeito-
sos da pluralidade e da diversidade, assim como dos tem-
pos de participação da população, sobretudo, em decisões 
críticas36. 

Além dessas caraterísticas, também é preciso desta-
car a insistência demonstrada nos documentos oficiais em 
relação a diferenciarmos o que elas/es propõem como au-
tonomia, que de maneira alguma deve ser entendida como 
separatismo do Estado mexicano. Pelo contrário, a utopia 
zapatista é que esse princípio seja incorporado pelo Es-
tado, numa redefinição do pacto social civilizatório para o 
México como um todo, ou seja, mais do que ser incorpo-
rado formalmente, seja expandido, na prática, para outras 
regiões, não apenas para as/os zapatistas. Com isto, 
elas/es estão trazendo à tona o princípio de “para todos 
tudo, nada para nós”, que podemos traduzir não somente 
como um enfrentamento do status quo das elites econômi-
cas do país, como também significa que aquilo pelo que 
lutam não é um objetivo corporativista nem setorial. Pois, 
segundo nós entendemos, esse aforismo significa que se as 
conquistas da luta não são para todas/os, então também 
não podem ser para as/os zapatistas exclusivamente. Por 
outro lado, assim como não se nega o Estado mexicano, 
tampouco se nega a democracia liberal, como seu regime. 
Todavia, elas/es não se eximem de críticas a essas duas 

 

36 Outras institucionalidades, justamente nestas circunstâncias, 
apelam para a legitimidade e pertinência do saber de poucos, o 
saber técnico, privilegiando e a celeridade nas decisões. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

107 

 

instituições, principalmente, no que diz respeito às suas in-
suficiências, falhas, corrupções e falsas promessas.  

Resumindo, entendemos que o modo em que as co-
munidades zapatistas exercitam a política também cumpre 
uma função estratégica, pois ao fortalecer esse modelo, 
fundamentalmente perante a sociedade civil, confron-
tando-o com o que elas/es chamam de sistema de partido de 
Estado37, parece que a ideia é a de implodir desde dentro o 
sistema político institucional oficial regular, servindo o Za-
patismo como um aríete que abriria espaço para outras for-
mações, até mais amplas, nas quais o CCRI–EZLN seria só 
uma das instituições e grupos participantes. Nessa emprei-
tada, duas apostas são fundamentais, a saber: o diálogo e 
entendimento com a sociedade civil, assim como a propa-
ganda dos princípios éticos do Zapatismo, via atos efeti-
vos. 

Uma outra questão substantiva sobre a política zapa-
tista é formulada do seguinte modo: Quem a deve exer-
cer/praticar? Quem é o sujeito da política? Como já discorre-
mos sobre esse aspecto, seremos breves, e reafirmamos que 
esse sujeito é o coletivo, no caso pontual das/os indígenas 
chiapanecas/os, é a comunidade. E para que isso seja uma 
realidade a mais rica e efetiva possível, todos os indivíduos 

 

37 Referem-se ao fato de o Partido Revolucionário Institucional 
(PRI) se perpetuar no domínio da máquina do Estado por mais 
de setenta anos, lançando mão de todo tipo de táticas e 
estratégias, que, além de participar das regras constitucionais do 
sistema de partidos, também usa do suborno, da intimidação, da 
compra de votos, da fraude em eleições, da perseguição, de 
capangas, da criminalização dos oponentes até o assassinato de 
concorrentes dentro do mesmo partido, mas de corrente 
divergente (ver o caso de Luis Donaldo Colosio, 1994). Tudo em 
prol de manter o domínio do aparato do Estado, assim como a 
proximidade com as elites econômicas e suas benesses. 



Leandro Marcelo Cisneros 

108 

 

devem ter o direito e a obrigação de participar da organi-
zação e administração da vida social plural, respeitosa dos 
princípios do Zapatismo. Essa discussão é posta de forma 
clara e significativa pela Lei Revolucionária de Mulheres 
(CCRI–EZLN, 1993e), já ampliando a participação para 
esse contingente de pessoas, garantindo o direito a partici-
par da vida pública e a exercer qualquer cargo ou função 
que a mulher decidir que pode e deve. Isso inclui a possi-
bilidade de ser soldado e ter patente de mando dentro da 
estrutura do EZLN38. 

Outra pergunta importante para caracterizar a polí-
tica zapatista refere-se à diferença entre mau governo e bom 
governo. Sobre isto, já temos explicado, mas, de forma resu-
mida, o bom governo é aquele que responde aos princípios 
já explicados do mandar obedecendo, do andar perguntando, 
do para todos tudo e o de democracia com liberdade e com jus-
tiça, na realização dos treze pontos da luta zapatista:  traba-
lho, terra, teto, alimentação, educação, saúde, justiça, cul-
tura, informação, independência, liberdade, democracia, 
paz com justiça e dignidade. Dessa maneira, as/os zapatis-
tas entendem que o governo federal, o estadual e os muni-
cipais podem ser chamados de maus governos, porque não 
respondem a esses princípios e porque operam solidaria-
mente na manutenção do denominado sistema de partido de 
Estado. Assim, acabamos respondendo a outra pergunta 
cabível para caracterizar a política zapatista, ou seja: Quais 
os princípios ético-políticos norteadores?  

Por fim, para entender a política zapatista e, posterior-
mente, a revolução zapatista, uma pergunta chave é: Quem é 
o inimigo para a política zapatista? A resposta é bem clara e 

 

38  Lembremos a homenagem de Marcos (1996) às mulheres 
zapatistas. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

109 

 

direta: o capitalismo neoliberal39. Toda a luta política zapa-
tista se orienta para combater esse sistema de organização, 
administração, reprodução e eliminação da vida em socie-
dade, pela simples razão de ser um sistema, segundo 
elas/es avaliam: iníquo, injusto, racista, mentiroso, assas-
sino, discriminador, opressor, explorador, baseado na ló-
gica da guerra de extermínio, como modus operandi e modus 
vivendi, ou seja, que faz girar a roda da dominação-destrui-
ção-reconstrução, para voltar a dominar-destruir-recons-
truir. Importante é dizer, então, que o inimigo não é um 
partido político, nem um candidato X, nem uma entidade 
(uma empresa de comunicação, por exemplo), nem uma 
religião, raça, país ou nacionalidade. Em outras palavras, 
não percebemos que nesta formulação haja influências de 
teorias de conspiração, nem seja a criação de um fantoche 
ou a fetichização de uma instituição. Por outro lado, há 
uma identificação clara daquilo que destrói a humanidade 
e seus modos de ser e viver: um complexo sistema de rela-
ções, princípios, doutrinas, práticas, saberes e instituciona-
lidades que criam realidade. 

Com essa síntese do que caracterizaria a política zapa-
tista, temos oferecido subsídios para acompanhar melhor o 
raciocínio sobre o que é a revolução zapatista, que desenvol-
vemos a seguir. 

 
3.2 CONCEPÇÃO DE REVOLUÇÃO 

 
No mundo que os zapatistas queremos 
cabem todas as cores de pele, todas as 
línguas e todos os caminhos. Porque o 
mundo bom não tem um só rumo nem 
um só caminho. Muitos rumos, muitos 

 

39  Este conceito será desenvolvido pontualmente, encerrando 
este capítulo. 



Leandro Marcelo Cisneros 

110 

 

caminhos tem o mundo bom. E nesses 
caminhos há respeito e dignidade. 

 
(CCRI–EZLN, Foro Nacional Indí-

gena, 1996) 
 
A partir do já estudado sobre o Zapatismo, temos de-

senvolvido uma aproximação para entender outra maneira 
de construir a sociedade civil, a partir do diálogo (que não 
se exime de diferenças, conflito, tensões, para as negocia-
ções e os acordos) e da não cisão entre política e ética, en-
tendendo que há ações de criação política para o efetivo 
exercício e institucionalização de uma política emancipa-
tória. 

No presente trabalho, acompanhamos a linha de en-
tendimento de Benjamin Arditi (2009, p. 188-189), quando 
argumenta que “a revolução constitui uma das possibili-
dades estruturais do político, em especial, um caso limite de 
disrupção, instituição, reativação ou enfrentamentos 
amigo-inimigo”. E também concordamos em afirmar, 
junto a ele, que contrariamente ao que o senso comum cos-
tuma impor como única crença possível, esse limite do po-
lítico, a partir do qual a revolução aparece como uma pos-
sibilidade, ele não tem a ver necessariamente com uma re-
fundação absoluta do todo social. Ou seja, nesta linha de in-
terpretação, essa ideia de não deixar nada em pé, para re-
construir tudo do zero, é mais uma imagem caricata e in-
gênua de como acontecem efetivamente muitas revolu-
ções. Por outro lado, também fica posta em xeque a ideia 
de certo imaginário popular de que isso aconteceria so-
mente se um único golpe libertador fosse dado certeiramente. 

Neste ponto da argumentação, uma alternativa de 
debate já conhecida seria a de entrar numa discussão a res-
peito do binômio revolução vs. reforma. Contudo, neste ca-
pítulo nos propomos apresentar outro contraponto, a sa-
ber: por um lado, a proposta teórico-prática zapatista como 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

111 

 

outra maneira de conceber e praticar a revolução, diferen-
temente da clássica fórmula pautada pela insurreição–der-
rocada–reinstituição via dominação das estruturas do Es-
tado, estendendo esse domínio para o território nacional, 
tomando como base a tese da ditadura do proletariado.  

Nesse sentido, oferecemos argumentos para dizer 
como as/os zapatistas têm indicado e têm encarado a ta-
refa de levar à frente mudanças radicais e estruturais con-
tra o status quo da política mexicana, para se libertarem de 
relações de sujeição, gerando uma transformação nas rela-
ções de poder, códigos de conduta, normas legais, costu-
mes e rituais. Desse modo, então, cabe nos perguntar o se-
guinte: embora as/os zapatistas estejam longe dos jacobi-
nos, ainda assim, poderíamos afirmar que são revolucio-
nárias/os? Isto, ainda quando não seja essa a característica 
com que elas/es preferem ser nomeadas/os, e sim como 
rebeldes em resistência. Mas, se avaliarmos as conquistas ob-
tidas para o exercício de condições de autonomia, no sen-
tido que elas/es mesmas/os dão, não poderíamos afirmar 
que há um grau de radicalidade substancial, que nos per-
mita entender que se trata de uma revolução o que está em 
andamento? 

Nessa linha de raciocínio, Arditi chama nossa aten-
ção para o fato de precisarmos “examinar o papel político 
de uma vontade de revolução que excede os limites da lógica 
da insurreição” (Arditi, 2009, p. 188-189. Grifos nossos). 
Vontade de revolução que tem indicado não só o momento 
de um golpe de mão, mas que também tem manifestado uma 
atitude e ação de revolucionar que está igualmente decidida a 
reestruturar o cosmos de maneira radical. 

Essa é a tese fundamental para afirmarmos que, den-
tro dessa filosofia política zapatista, há uma particular formu-
lação teórico-prática de revolução, que pode ser uma contri-
buição significativa para os debates atuais a respeito da ne-
cessidade de dar resposta ao projeto sociopolítico-econô-
mico do capitalismo neoliberal. 



Leandro Marcelo Cisneros 

112 

 

Ao longo deste capítulo oferecemos elementos de 
análise para caracterizar o que entendemos por concepção 
zapatista de revolução, para diferenciá-la da concepção que 
vem dominando desde os jacobinos e bolcheviques, para 
depois, no próximo capítulo, entrarmos numa considera-
ção mais teórica sobre essa concepção. 

A seguir, estudamos e analisamos a concepção zapa-
tista sobre a revolução que se propõem, promovem e desen-
volvem. Sempre lembrando que neste trabalho nos concen-
tramos exclusivamente no que Leyva Solano (1999) deno-
mina de discurso oficial, diferenciando-o do discurso colo-
quial. Contudo, isto se deve à especificidade da pesquisa 
em filosofia, que nos exige algum tipo de formalização, sis-
tematização e conservação das ideias, conceitos, teses, aná-
lises e reflexões, como são os documentos e comunicados 
estudados. Não porque não demos importância ao discurso 
coloquial, ou porque entendamos que haja um distancia-
mento significativo entre eles. 

 

3.2.1 Características da concepção zapatista de revolução  
 
Os seguintes elementos de análise são os que nós en-

contramos explicitados nos documentos, cartas e comuni-
cados reunidos na coletânea mencionada. 

Começamos chamando a atenção para o conteúdo 
ético desta concepção de revolução. Analogamente ao men-
cionado a respeito da política zapatista, no que diz respeito 
à concepção de revolução zapatista, a ética também está no 
centro da sua formulação de Princípios, Programa de 
Ação, Instituições, Procedimentos, Projeto Político e Fina-
lidade. Assim, os princípios normativos continuam a ser: 
mandar obedecendo, andar perguntando; para todos tudo, nada 
para nós; democracia com liberdade e justiça. Eles orientam 
para a realização dos treze pontos da luta zapatista. Nesse 
aspecto da formulação zapatista, podemos dizer que esse 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

113 

 

resumo de elementos seria o que caracteriza a dignidade, se-
gundo a entendem as/os zapatistas, e que ela é o fiel da 
balança para avaliar todo seu acionar político. Considera-
mos que é muito significativo que os princípios éticos da 
revolução são exatamente os mesmos da política. Adiante 
desenvolvemos melhor esta ideia. 

Em relação a este eixo fundamental, gostaríamos de 
destacar três questões, a saber, que embora as/os zapatis-
tas não proponham uma definição formal que diga (acade-
micamente) que dignidade é isto, na enunciação de princí-
pios e objetivos de luta aqui já mencionada, podemos en-
tender que viver dignamente é viver tendo, pelo menos, 
essas condições garantidas e sendo exercidas efetivamente 
(como explicamos no item 2.2). É uma formulação de prin-
cípio, pela qual elas/es exigem do Estado, da sociedade ci-
vil e de si próprias/os que vão realizando efetivamente, no 
exercício da sua autonomia (até, à revelia do Estado), con-
forme as condições materiais vão permitindo, mas que 
também vão sendo criadas e recriadas, para que cada vez 
mais permitam a efetivação da autonomia e da vida digna. 

Tal exigência é para que essas condições objetivas e 
subjetivas sejam alvejadas para a totalidade da população. 
Aqui vemos uma tomada de posição radical e de máxima 
expectativa, no que diz respeito à reivindicação de direitos. 
Nesse aspecto, observamos que a formulação é do tipo tudo 
ou nada, sem a consideração de algum raciocínio que per-
mita um cálculo de percentuais razoáveis. Pois, ou é para 
todos, ou não é justo nem digno. Um raciocínio, mais de 
tipo pragmático, temos observado na implementação de 
estratégias de flexibilização das exigências de condições 
que garantiriam encontros seguros com representantes do 
governo, justamente para não impossibilitar esse diálogo, 
para apostar em estratégias políticas e pacíficas. Todavia, 
essa não é a posição a respeito dos princípios, estes são ine-
gociáveis. 



Leandro Marcelo Cisneros 

114 

 

Cabe destacar que, dos treze objetivos/princípios da 
luta zapatistas, podemos identificá-los em dois tipos, por 
um lado, oito deles referem-se a bens materiais necessários 
para uma vida digna (trabalho, terra, teto, alimentação, 
acesso à educação, à saúde, à cultura e à informação)40, que 
podem depender de acordos e arranjos advindos de políti-
cas, seja de governo, seja de Estado. Há outros cinco obje-
tivos/princípios que dizem respeito a bens imateriais (in-
dependência, liberdade, democracia, paz com justiça), e 
ainda que também dependam muito de políticas de Estado 
e de governo, todavia, estes dependem mais propriamente 
de uma revolução cultural, primordialmente na sociedade 
civil (sem descartar as instituições de Estado), que permita 
um novo pacto social civilizatório para alcançar essas con-
dições sociopolíticas de vida desejadas. Se lemos com aten-
ção a maneira em que as/os zapatistas apresentam esses 
objetivos/princípios, no discurso e na prática, elas/es mes-
mas/os já são propostos como motores geradores dessa re-
volução cultural, tanto entre a população, o governo e o 
Estado, como entre as diversas instituições da sociedade 
civil mesma, no exercício da sua cidadania. Aqui temos um 
primeiro aspecto ético que caracteriza a ação zapatista 

 

40 Nesta listagem, alguns dos bens enunciados podem parecer 
um contrassenso. Explicamos melhor. Falamos em educação, 
cultura e informação como bens materiais, pois entendemos que 
as/os zapatistas, neste contexto de reivindicação, não estão se 
referindo à dimensão espiritual ou subjetiva destas atividades, 
mas às condições materiais concretas para ter acesso a elas, isto 
é: escolas funcionando e professoras/es atuando regularmente, 
para que crianças e jovens recebam educação formal e 
sistemática; não perseguição e/ou punição por praticar rituais 
culturais e/ou religiosos próprios; ter acesso concreto e real aos 
meios de comunicação, assim como ter espaço neles. Apenas 
para citar algumas características da materialidade desses 
princípios. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

115 

 

como uma revolução, a partir da centralidade da noção de 
dignidade.  

A segunda questão que levantamos, e que também 
soma para essa caracterização, refere-se ao fato das/os za-
patistas se definirem, em diversas situações, mantendo 
sempre a mesma posição ética, qual seja:  

 
[…] Se temos que escolher entre caminhos, 
sempre escolheremos o da dignidade. Se en-
contramos uma paz digna, seguiremos o cami-
nho da paz digna. Se encontramos a guerra 
digna, empunharemos nossas armas para en-
contrá-la. Se encontramos uma vida digna se-
guiremos vivendo. Se, pelo contrário, a digni-
dade significa morte então iremos, sem du-
vidá-lo, a encontra-la (Marcos, 1994a). 

 
Podemos interpretar essa posição da seguinte ma-

neira: uma vida que não valha a pena ser vivida não é vida, 
propriamente41; assim como uma política que não se dire-
cione a esses objetivos e que não os cumpra efetivamente 
não é uma política que mereça respeito. Esse critério é o 
que ajuda a diferenciar entre bom governo e mau governo. 
Agora, se para viver dessa maneira e conquistar esse modo 
de vida é preciso enormes sacrifícios, até o da morte de al-
guns, para que a maioria possa usufruir da conquista da 
dignidade, essa é uma morte que vale a pena ser assumida 

 

41 Aqui, podemos apreciar uma concepção de vida qualificada, ou 
seja, não apenas a mera vida biológica ou animal. Segundo as/os 
zapatistas, é a vida digna, a vida merecida por todos, mas que 
nem todas/os atingem. Ela deve ser conquistada. Em suas 
palavras, esta é a vida das mulheres e dos homens verdadeiras/os: 
mulheres e homens de milho. 



Leandro Marcelo Cisneros 

116 

 

e ser encarada. 42 Aqui temos um aspecto ético, que com-
plementa o anterior, ajudando na caracterização da con-
cepção zapatista de revolução, a partir da centralidade da 
noção de dignidade rebelde. Pois a dignidade não está em 
pauta de negociação, mas, sim, as maneiras e os meios para 
garantir que seja um modo de vida efetivo das pessoas, 
particularmente dos povos que por ela lutam. 

A terceira questão com a qual nos deparamos no po-
sicionamento ético para conceber a revolução é o fato de 
definir a luta até as últimas consequências e sem rendição 
(Marcos, 1994d). Essa definição tem a ver com as primeiras 
palavras de janeiro de 1994, quando declaram guerra ao 
governo federal com a palavra de ordem já basta! e, como 
já citamos na epígrafe deste trabalho, com a decisão que 
surgiu da consulta de 1992 entre as comunidades de sair da 
longa noite dos 500 anos. Em outras palavras, a decisão foi a 
de pôr fim à dominação, discriminação, humilhação, aban-
dono, descaso, perseguição e assassinato das/os indígenas 
das comunidades da selva Lacandona. Todavia, esse grito 
que dá início a um projeto político emancipatório inclui a 
todas/os que estejam sofrendo as mesmas condições. As-
sim sendo, a decisão é a de acabar com essa situação. Dessa 
maneira, aqui temos um aspecto ético, que complementa 
os dois anteriores, contribuindo para a caracterização da 
concepção zapatista de revolução, a partir da centralidade 
da noção de dignidade rebelde. 

Na linha de raciocínio dessas três questões levanta-
das, relativas à ética na concepção zapatista de revolução, 
uma característica importante a destacar é que, na filosofia 
política zapatista, interessa caracterizar o sujeito da política, 
claramente, como sujeito ético, antes que um sujeito de direito 
(Foucault, 1984). Dessa maneira, fica claro o que afirma-

 

42  Lembremos o relato mítico da criação das estrelas e os 
princípios de cooperação e sacrifício dele extraídos. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

117 

 

mos no início desta subseção, ao entender que as/os zapa-
tistas têm clareza de que é o ethos que dá sentido a suas 
vidas e suas ações, enquanto comunidade, enquanto indi-
víduos, lembrando que o coletivo é esse sujeito ético. Por-
tanto, justamente por isso é que se constitui como sujeito da 
política. Por exemplo, na proposta de constituição de uma 
comissão promotora do Foro Nacional Indígena (fevereiro 
de 1996), expunham a necessidade de que os membros dela 
respeitassem as seguintes diretrizes: “[…] As tarefas da 
Comissão Promotora do Foro Nacional Indígena são: I ser-
vir e não se servir [...] II representar e não substituir [...] III 
construir e não destruir [...] IV obedecer e não mandar [...] 
V propor e não impor [...] VI convencer e não vencer [...] 
VII baixar e não subir” (CCRI–EZLN, 1997, p. 169-170). 

Esse resumo nos permite ver tanto o caráter ético do 
agir, como que o sujeito responsável por esse agir deve ser 
um coletivo, consciente do que é, assim como crítico de si 
e do seu agir. 

Uma característica da concepção zapatista de revolu-
ção, mais em termos epistémicos, tem a ver com a não apre-
sentação dela como o resultado de uma dedução lógica de 
teses de ciência social e/ou filosofia política. Muito menos, 
apresentam essa dedução como uma cadeia causal de pro-
cessos inexoráveis. Isto observamos nos documentos de ca-
ráter filosófico-político e nos comunicados de ações con-
cretas no dia-a-dia da gestão da luta. O que observamos é 
a assunção de uma decisão, que começou em 1992 e foi 
sendo atualizada constantemente, conforme os fatos e cir-
cunstâncias demandavam, todavia, para além das diversas 
estratégias adotadas, essa atualização sempre manteve em 
pé a mesma luta, pelos mesmos princípios, com os mesmos 
objetivos. 

Além de responder àquela reivindicação de uma 
vida digna, que podemos entender como óbvia por parte 
de qualquer ser humano, outro aspecto que percebemos 
nesta noção do processo revolucionário, é que elas/es não 



Leandro Marcelo Cisneros 

118 

 

o entendem como algo mecânico, nem o abordam desde 
uma perspectiva tecnocrática. Pois as/os zapatistas conce-
bem a revolução como um dever, e este não corresponde à 
obrigação moral que indivíduos comprometidos se autoi-
mpõem, seja para si, seja para a comunidade. Trata-se de 
um dever que a comunidade assume, tanto para a comuni-
dade atual, como para as gerações futuras, para a nação 
mexicana como um todo, e para o futuro da humanidade. 
Isto não só pelo caráter radical que já comentamos antes, 
ou seja, não só respondendo ao princípio de para todos tudo, 
nada para nós, como também porque essa concepção de re-
volução se importa com a dimensão global da luta, por ela 
ser mundial e total, por abranger todas as dimensões da 
vida social. Porque o inimigo é o capitalismo neoliberal, o 
que faz que a luta seja mais que um modo de entender e 
organizar a produção material da vida. A concepção zapa-
tista de revolução é contra um modo de entender o sentido 
do mundo e da vida, contra um sistema de princípios e um 
modo de valorar conforme tais princípios. Por isso a luta é 
global, tanto pela sua dimensão planetária, como na totali-
dade da existência dos seres humanos. Por isso, não pode 
ser menos do que uma revolução.  

Uma dedução lógica que observamos na formulação 
zapatista é a necessidade de ampliar cada vez mais o leque 
de participantes na luta, cada qual ao seu modo, seja indi-
víduos, seja coletivos, e cada qual na medida e dimensão 
que puder, desde que sempre se tenha clareza dos princí-
pios e dos objetivos. Essa condição para a revolução zapa-
tista, evidentemente, também propõe ampliar os benefici-
ários dos resultados desejados, o que já observáramos em 
relação às Leis Revolucionárias Zapatistas de 1993. 

Outra característica, que está vinculada de forma di-
reta às duas já mencionadas, é a dimensão utópica da luta, 
muito bem resumida nesta frase de Marcos: “P.D. [pós-es-
crito] que ensina a sonhar ou, o que é o mesmo, a lutar” (CCRI–
EZLN, 1997, p. 73). Em relação a isto, queremos destacar 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

119 

 

três aspectos. Primeiramente, pelo já exposto no capítulo 2, 
sobre os princípios filosófico-políticos zapatistas, daqueles 
analisados, especialmente os que se referem à definição de 
critérios para o agir prático, observamos que o tipo de uto-
pia presente nesses relatos não indica algo como o mundo 
das ideias de Platão ou como a Cidade de Deus de Agosti-
nho, nem como as sociedades ideais modernas dos socia-
listas utópicos europeus. Queremos dizer que não obser-
vamos uma construção abstrata, com escasso ou nenhum 
vínculo com as condições materiais da realidade e da his-
tória. Pelo contrário, no nosso estudo nos deparamos com 
a existência de análises e reflexões sobre a realidade, que 
dão orientações objetivas e concretas para deflagrar cursos 
de ação, exigindo a observância de claros princípios éticos 
para fazer o mundo que elas/es entendem como melhor, 
justamente a partir de (e no) mundo concreto existente, que 
está distante daquele que elas/es definem breve e clara-
mente como um mundo onde caibam muitos mundos. Isso nos 
permite afirmar que na produção teórica zapatista há uma 
concepção do utópico como sendo uma dimensão inte-
grada à realidade, e vice-versa. Isso ficou evidente quando, 
no capítulo 2, explicávamos o princípio filosófico-político 
zapatista a respeito da sua luta, entendida como um círculo, 
pois ela inicia em qualquer ponto e não acaba nunca (Marcos, 
2002, p. 106). Nesse princípio, a dimensão utópica, da ma-
neira que aqui a estamos caracterizando, aparece eloquen-
temente na citação a respeito da comparação que Marcos 
faz entre a transformação do mundo que elas/es querem, 
e a criação do Davi de Michelangelo. Pontualmente, 
quando afirma o seguinte: “o mundo que queremos trans-
formar já tem sido trabalhado antes pela história e tem 
muitas perfurações. Devemos encontrar o talento necessá-
rio para, com esses limites, transformá-lo e fazer uma fi-
gura simples e singela: um mundo novo” (Marcos, 2000). 



Leandro Marcelo Cisneros 

120 

 

Como analisávamos no capítulo 1, o ser é entendido, avali-
ado e assumido em relação ao dever ser nele contido como 
potencialidade ainda não realizada. 

Por outro lado, reforçando os critérios práticos do 
agir, vindos da dimensão utópica da realidade, destaca-se 
o aspecto relativo ao futuro a ser realizado. Pois este não se 
rege pela idealização de um passado primigênio e mítico, 
ao qual deveriam retornar. De maneira alguma, pois o pas-
sado deve ser conhecido, mas para balizar a avaliação do 
presente, para a construção do futuro. São testemunhos 
disso os vários exemplos já citados de flexibilidade e ver-
satilidade das comunidades zapatistas para se estrutura-
rem, se articularem e se rearticularem em variadas estraté-
gias e variados modos de organização, segundo conjuntu-
ras variáveis. Porém, sempre respeitando e aprofundando 
os princípios que norteiam a sua particular concepção de 
como se deve construir a realidade. 

O terceiro aspecto desta dimensão do utópico refere-
se ao fato de que não apenas visa a conquista de objetivos 
concretos, como poderia ser o fato de possuir o domínio de 
certos recursos econômicos ou da máquina do Estado em 
alguns municípios, entre outros. Pois a dimensão utópica 
também diz respeito aos modos e procedimentos da cons-
trução material da realidade, ou seja: por vias democráti-
cas, com processos civis pacíficos, políticos, inclusivos e 
plurais, de baixo para cima, como orienta a ética da gente de 
milho.43 Assim o relatam elas/es: 

 

43 Essa postura ficou bem exemplificada, quando no 1º capítulo 
citamos a posição assumida pelo CCRI e o EZLN de terem 
apoiado a estratégia do Congresso Nacional Indígena (CNI) e do 
Conselho Indígena de Governo (CIG), na organização, 
articulação e construção da pré-candidatura independente para 
presidente de María de Jesús Patricio Martínes (Marichuy), 
ainda quando o EZLN e o CCRI, desde seus inícios têm lutado 
contra o sistema de partidos e a cultura que tem se gerado em 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

121 

 

[…] É a terra em que vivemos e morremos um 
grande espelho do sonho em que vivem os 
deuses. Vivem todos juntos os grandes deuses. 
Parelho estão. Não há quem seja acima e quem 
abaixo. É a injustiça que se faz governo a que 
descompõe o mundo e põe uns poucos acima e 
a uns muitos abaixo. Não assim no mundo. O 
mundo verdadeiro, o grande espelho do sonho 
dos deuses primeiros, os que nasceram o 
mundo, é muito grande e todos cabem parelho. 
[…] para que parelho caminhassem os homes e 
mulheres, para que todos coubessem, para que 
ninguém acima de outro se pusesse […] Sete 
são os pontos que dão sentido ao mundo e tra-
balho aos homes e às mulheres verdadeiros: o 
adiante e o atrás, o uno e o outro lado, o acima 
e o abaixo, e o sétimo é o caminho que sonha-
mos, o destino dos homes e mulheres de milho, 
os verdadeiros. (CCRI–EZLN, 1997, p. 74-75) 

 
Outra característica da concepção zapatista de revo-

lução, atrelada à dimensão utópica agora descrita, refere-
se à proposta de recriar a política em contexto de guerra e, 
sobretudo, nesse desafio, não sucumbir à lógica da guerra. 
Levando em consideração a estreita relação existente entre 
guerra e política, para entender e explicar o tipo de política 
que as/os zapatista decidiram fazer nesse contexto e cir-
cunstâncias, afirmamos que a luta zapatista evidencia o ca-
ráter agônico dessa disputa, no mesmo sentido em que 
Foucault (2005, p. 23-26) o aponta, quando inverte o afo-
rismo de Clausewitz e formula o que ele chama de hipótese 
de Nietzsche, para entender a natureza do poder a partir da 

 

torno e a partir deles, assim como têm contra as estruturas de 
Estado. 



Leandro Marcelo Cisneros 

122 

 

chave da guerra (Foucault, 2005, p. 22-24). Assim, concor-
damos com a afirmação de que o aforismo de Clausewitz 
foi invertido na história política moderna e contemporâ-
nea, por entendermos não só que a guerra está em direta 
relação com a política, mas que é a política que se subor-
dina e se ordena segundo a lógica da guerra. Analisada 
essa interpretação foucaultiana sobre a política como sendo 
a mera continuação da guerra por outros meios, afirmamos que 
as relações políticas propostas e desenvolvidas pelas/os 
zapatistas, dentro das comunidades zapatistas em Chia-
pas, nesse contexto de guerra, assumiram o desafio de de-
senvolver relações de organização e governo a partir de 
uma racionalidade própria da política, tendo-se descoloni-
zado dos princípios e dos objetivos da guerra. Em outras 
palavras, poderíamos dizer que as/os zapatistas apresen-
tam uma maneira de fazer política que, em relação à 
guerra, voltou a se ordenar segundo Clausewitz tinha pro-
posto: sendo a guerra a mera continuação da política por outros 
meios, e não ao contrário. 

Resumidamente, entendemos que, por mais parado-
xal que pareça, é uma característica notável na concepção 
zapatista de revolução, quando propõem fazer política em 
meio a uma guerra, numa desproporcional correlação de 
forças, contra estratégias das mais heterodoxas, como fo-
ram as introduzidas pelo Estado, na deflagração de uma 
guerra de contrainsurgência, primeiro, e uma guerra de baixa 
intensidade, depois. Mais ainda, após o cessar-fogo decla-
rado a doze dias de iniciada a guerra franca em janeiro de 
1994, não voltaram a fazer guerra, nem sequer a de tipo 
regular e convencional, balizada pelos tratados internacio-
nais e o direito internacional (como foi nos primeiros dias 
de 1994), e se propuseram a fazer política, no interior das 
comunidades e fora delas, seguindo princípios, métodos, 
processos e objetivos de natureza civil e política, se opondo 
à colonização pela lógica da guerra ao fazer política. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

123 

 

A concepção zapatista de revolução também pode 
ser caracterizada pelo interlocutor privilegiado e estraté-
gico definido, para que a revolução se espalhe e, assim, for-
taleça e amplie suas condições de subsistência, a saber: a 
sociedade civil nacional e internacional. Porém, dessa 
imensa multidão, as/os zapatistas dirigem sua palavra e 
convites a participar conjuntamente dessa luta a todo tipo 
de cidadã/o ou organização que aceite honestamente, 
como próprios, os princípios revolucionários zapatistas. 
Entendemos que, ao fazerem isso, não apenas o fizeram 
por motivos estratégicos de sobrevida, mas por reais prin-
cípios ético-políticos a respeito de quem deve ser o agente 
da revolução que transforme a realidade. É claro, isso ao 
mesmo tempo em que redefiniam a tática de guerra, dei-
xando os fuzis em segundo plano, para privilegiar e dar 
absoluta centralidade à palavra44, apostando sempre em 
espaços de diálogo político, horizontal e democrático, ser-
vindo-se das mídias alternativas, dos meios das megacor-
porações de comunicação, dando uma especial relevância 
à comunicação por veículos de internet (Leyva Solano, 
2009). 

Entre a profusa literatura acadêmica, jornalística, li-
terária e política, não é estranha a tendência de ler e iden-
tificar o Zapatismo com alguma corrente ou perspectiva 
que os autores dessa literatura melhor conhecem e, dessa 
maneira, ter alguma certeza de que estão aprendendo so-
bre as/os rebeldes chiapanecas/os. Ou seja, não é desco-
nhecida a tática de pôr um rosto familiar perante os pró-
prios olhos para poder falar com esse rosto. Neste trabalho, 
apesar de não economizarmos esforços para trilhar um ca-
minho diferente desse, devemos aceitar que, de uma ou de 
outra maneira, também acabamos aceitando essa prática, 

 

44  Uma obra que retrata particularmente bem a relação entre 
essas duas dimensões é o livro de Gloria Muñoz Ramírez, EZLN: 
20 y 10, el fuego y la palabra (2003). 



Leandro Marcelo Cisneros 

124 

 

que esperamos seja apenas coadjuvante e não protago-
nista. Isto para dizer que não conseguimos fugir completa-
mente da condição de entender o Zapatismo a partir de ou-
tras linhas de pensamento, claramente estrangeiras e 
alheias a esse fenômeno que, como já demonstrado, conse-
gue falar por si próprio e se expressar pelas suas próprias 
ideias e palavras. 

Todavia, também entendemos que essas linhas de 
leitura podem ser interpretadas como pontes, como pontos 
de conexão entre culturas, pensamentos, conjuntos de prá-
ticas, cosmovisões, ontologias e tradições políticas tão dis-
tantes e tão próximas ao mesmo tempo, tão estranhas e tão 
familiares de uma vez só. Pressupomos que essas pontes 
podem nos ajudar de duas maneiras. Primeiramente, a não 
cair na tentação de reproduzir algum tipo de orientalismo 
ou de exotismo. Por outro lado, a explorar concretamente 
uma característica já desenvolvida, a saber: a abertura para 
outros pensamentos e a disposição a se nutrir deles. Deste 
tensionamento do próprio pensamento com outros, se con-
firmada essa abertura a um diálogo teórico-político sin-
cero, que ajuda a não cair em alguma versão do identita-
rismo. Dessa maneira, entendemos que o exercício de ex-
plorar a aproximação possível do pensamento zapatista 
com outras tradições, estrangeiras a ele, se confirmada essa 
possibilidade de diálogo, falaria favoravelmente da poten-
cialidade de universalização destas teses e do não encap-
sulamento autocentrado do Zapatismo na própria reali-
dade próxima e concreta. 

Feito esse esclarecimento, não podemos ocultar 
nossa tendência a pensar que outra característica da con-
cepção zapatista de revolução tem alguma semelhança 
com certas ideias comuns às diferentes versões do pensa-
mento político anarquista. Aqui não entraremos em deta-
lhes, pois bem sabemos que não há algo assim como o pen-
samento anarquista, ou seja, como são variadas as perspec-
tivas e interpretações, apenas nos remeteremos às teses 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

125 

 

centrais desta corrente. Pois não é do nosso interesse apro-
fundar a procura de possíveis semelhanças ou diferenças, 
nem tentar ver quanto há de anarquismo no Zapatismo, ou 
coisa semelhante. Nosso interesse é somente apresentar as 
pontes que possa haver com outras tradições de pensa-
mento filosófico-político. Consideramos isto relevante, por 
contribuir para nosso argumento de que o pensamento za-
patista não se encontra fechado na redoma de nenhum tipo 
de fundamentalismo milenarista ou identitário. Ao contrá-
rio, nossa tese afirma a filosofia política zapatista como 
uma proposta que, apesar de surgir atendendo a certas e 
determinadas especificidades particulares, se propõe uni-
versal e cosmopolita. Pois seu amadurecimento, enriqueci-
mento, aprofundamento e fortalecimento, justamente, pro-
vêm do diálogo com a diversidade de pensamentos, como 
a história da criação e gestação do EZLN o demonstra45. 
Prática essa que também já foi apresentada na seção 2.2, ao 
falar dos princípios éticos, que emanam da concepção an-
tropológica das/os mulheres e homens de milho, que deman-
dam construir um mundo melhor a partir do respeito e cul-
tivo da diferença, diversidade e pluralidade de pensamentos, 
culturas, línguas e religiões.46 

 

45 Lembremos as palavras de Marcos, citadas no fim do item 2.1 
deste trabalho, quando afirma que essa foi a primeira derrota do 
EZLN (Le Bot, 1997, p. 62-63). 
46 Aliás, são as/os próprias/os zapatistas que estabelecem essa 
ponte com esta perspectiva, linha de pensamento e ação da 
política, quando rendem homenagem, e tomam como um dos 
seus patronos, a um dos mais destacados intelectuais e políticos 
revolucionários mexicanos, Ricardo Flores Magón, um 
reconhecido anarquista, que foi um dos impulsores da 
Revolução Mexicana. Da mesma maneira em que se verifica essa 
ponte, quando na abertura das comunidades ao contato e 
diálogo com aderentes do México e do exterior, se destaca o 
contato, diálogo e solidariedade de/com companheiras/os e 
organizações anarquistas, mexicanas e europeias. 



Leandro Marcelo Cisneros 

126 

 

Assim, nessa ponte com teses do pensamento anar-
quista, entendemos que a defesa irrestrita e incondicional 
que as instituições de mando zapatistas fazem da necessi-
dade de consulta às comunidades denota uma caracterís-
tica singular para a concepção zapatista de revolução, con-
frontando a política regular do sistema de partidos do Es-
tado liberal. Lembremos que essa posição política zapa-
tista, por demandar uma complexa logística e, sobretudo, 
um tempo considerável, tem rendido muitas críticas dos 
adversários, que interpretam esse tempo como morosi-
dade planejada, com o intuito de ganhar tempo, sem se im-
portar realmente com os diálogos com o governo federal. 
Sobre essa definição de procedimento padrão, já argumen-
tamos a respeito dos princípios filosófico-políticos zapatis-
tas que embasam a democracia zapatista, lembrando o 
princípio da democracia direta dos anarquistas europeus do 
século dezenove. 

Um primeiro aspecto dessa concepção e prática da 
democracia entre as/os zapatistas, que já abordamos, tem 
a ver com as tradições ancestrais dos povos maia e a forte 
predominância da cultura oral na construção dessas civili-
zações, assim como o particular percurso de constituição 
histórica dessas comunidades rebeldes no sudeste de Chi-
apas (Leyva Solano, 1995 e 1999; Leyva Solano; Ascencio 
Franco, 2002; Le Bot, 1997).  

Outro aspecto, que também analisamos, diz respeito 
às possibilidades práticas relativas à escala da política za-
patista. Pois essa escala demonstra que é a dimensão do 
relacionamento humano mais direto e exequível ao enten-
dimento e interpretação de qualquer cidadã/o comum, 
portanto é esta, e não outra, a escala que pauta o nível ins-
titucional da política. Dito às avessas, não são as grandes 
abstrações, de escala macro, as que moldam as instituições 
às quais os indivíduos devem se submeter, a partir de com-
preensões parciais, incompletas e muitas vezes distorcidas, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

127 

 

mas que são dificultosamente as possíveis para a/o ci-
dadã/o comum. 

Contudo, um aspecto que não podemos desconhecer 
se refere ao fato de que, nesse embate/diálogo/oposi-
ção/guerra feito ao governo (federal, estadual e munici-
pal), assim como à institucionalidade do Estado mexicano, 
o EZLN e o CCRI poderiam ter argumentado que certas 
decisões deveriam ser de responsabilidade dessas autori-
dades zapatistas, por serem representantes eleitas/os e le-
gítimas/os, como poderia ter acontecido no caso da deci-
são pelo início da guerra, ou na aceitação (ou não), total ou 
parcial, dos acordos do Diálogo da Catedral (1994) ou 
ainda na aceitação dos acordos do diálogo de San Andrés 
(1996), para citar momentos chave e de grande relevância. 
Isto significaria um reconhecimento e aceitação com maior 
peso e importância para uma democracia de tipo represen-
tativo. Aqui é onde identificamos um dos aspectos que se 
coadunam com a caracterização de uma concepção revolu-
cionária da política zapatista, emparentada com as ideias 
anarquistas, pelo fato de não negociar a importância, nem 
diminuir ou relativizar a necessidade da participação e do 
engajamento de cada um/a dos/as zapatistas na hora de 
decidir e de agir. Ou seja, ainda que haja instâncias de exer-
cício de uma democracia de tipo representativo, esta con-
vive sem problemas com práticas de democracia direta e, 
mais ainda, é esta que define e pauta aquela. 

Outro aspecto que, segundo entendemos, caracteriza 
a concepção zapatista de revolução como próxima das 
ideias anarquistas é o fato de sempre declararem, desde 
sua aparição pública, sua absoluta falta de interesse em do-
minar e comandar a máquina do Estado (Holloway, 2001, 
p. 174; Baschet, 2014, p. 49 - 76). As/os zapatistas se enten-
dem como uma força política, cujos integrantes “não 
atuem nem aspirem a atuar em cargos de eleição popular 
ou postos governamentais em qualquer dos seus níveis. 
Uma força política que não aspire à tomada do poder. Uma 



Leandro Marcelo Cisneros 

128 

 

força que não seja um partido político” (CCRI–EZLN, 1997, 
p. 87). Esse discurso tem sido acompanhado de inúmeras 
decisões concretas práticas na mesma direção, na constru-
ção da política zapatista. A esse respeito, já evidenciamos 
o valor e a importância de outro princípio/valor político, 
caro ao Zapatismo, que tem sido praticado ininterrupta-
mente e de forma crescente: a autonomia. Não a conquista 
do Estado. Porém, à diferença dessa tese central do pensa-
mento anarquista, que nega e combate o Estado-nação até 
sua destruição, por entendê-lo uma ruína em si mesmo 
para qualquer projeto que preze pela liberdade, as/os za-
patistas não o negam, não propõem sua destruição, mas 
não se submetem a ele e se propõem algo mais desafiador 
e ousado que a sua destruição, a saber: sua dominação e 
submissão pela sociedade civil organizada. Assim o ex-
pressava Marcos:  

 
[…] Aqueles da palavra que caminha, nós, que-
remos não o dever, não a gloria, não a fama. 
Nós queremos ser simplesmente a antessala do 
mundo novo. Um mundo novo com uma nova 
forma de fazer política, um novo tipo de polí-
tica de gente do governo, de homes e mulheres 
que mandam obedecendo. Nossos mortos têm 
nos falado e temos escutado na palavra demo-
cracia a base desse mundo novo. (Marcos, 
1994c) 

 
Esses dois aspectos são reforçados por outro, ao qual 

o pensamento anarquista também é muito afeito, que é a 
radical importância da horizontalidade na organização soci-
opolítica. Dito de outra forma, a radicalidade no princípio 
da igualdade, que não basta ser formal, pois deve, necessa-
riamente, também ser real e concreto, pontualmente, no 
exercício da cidadania, construindo tomadas de decisão, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

129 

 

definindo princípios, desenhando perspectivas de agir po-
lítico, entre outras ações da vida política. Evidentemente, 
essa radicalidade do princípio da igualdade não pode ser 
compreendida sem uma radicalidade análoga em relação 
ao princípio da liberdade, que se traduz na compreensão 
por parte das/os zapatistas de que deve haver variadas e 
múltiplas entidades autônomas e independentes, capazes 
de estabelecer democraticamente acordos entre si, em nível 
comunitário, municipal, regional, nacional e internacional. 
No entendimento delas/es, 

 
[…] Poderíamos falar e discutir sobre a neces-
sidade de lutar pela criação de um espaço no 
qual possam fazer uma nova moral política. E 
aqui o problema radica no seguinte: Deve a 
moral política se definir sempre perante o pro-
blema do poder? Bem, mas não é o mesmo que 
dizer «perante o problema da toma do poder». 
Talvez, a nova moral política se construa num 
novo espaço que não seja a tomada ou a manu-
tenção do poder, senão lhe servir de contra-
peso e oposição que o contenha e obrigue a, 
por exemplo, mandar obedecendo. 
[…] Para os indígenas os cargos no significam 
suma de poder e protagonismo, senão serviço 
ao coletivo e mandar obedecendo (CCRI–
EZLN, 1997, p. 121, 168) 

 
As evidências da fidelidade a esses princípios, assim 

postos, permitem-nos afirmar que essa é uma característica 
de uma concepção de revolução, ainda que não entendam, 
como muitos anarquistas o faziam, que o princípio da re-
presentatividade e a existência do Estado-nação são males em 
si mesmos e em termos absolutos, e que sua destruição era 
prioridade. As/os zapatistas, como demonstrado, não en-



Leandro Marcelo Cisneros 

130 

 

tendem dessa maneira, mas isso não os torna completa-
mente estranhos às ideias anarquistas, já que que correntes 
e experiências dentro do anarquismo não deixam de acei-
tar o princípio da representatividade, desde que não venha 
a tolher o princípio da liberdade e não venha a impor qual-
quer forma de autoridade verticalista e/ou autoritária. 
Apenas para citar uma dessas perspectivas, lembremos o 
princípio federativo proposto por Pierre-Joseph Proudhon, 
quando afirma que “a autoridade encarregada de sua exe-
cução não pode em nenhum tempo prevalecer sobre os que 
a tem criado [...] as atribuições federais não podem exceder 
jamais em realidade nem em número as das autoridades 
municipais ou provinciais” (Proudhon, 1985, p. 91-92). Da 
mesma maneira que podemos lembrar uma experiência 
histórica concreta, como foi a da Federação Operária Ar-
gentina (FOA), no início do século XX (Zaragoza, 1996, p. 
291-326). Entendemos que essa é uma compreensão aná-
loga à do pensamento zapatista, quando este declara uma 
convicção irrestrita na premência e dever de respeito à opi-
nião da comunidade em toda decisão que envolva a vida 
do coletivo47. 

Um último aspecto, que contribui para esta caracte-
rística de semelhança da concepção zapatista de revolução 
com o pensamento anarquista, está na importância e cen-
tralidade dada à educação e à cultura, declaradas em vá-
rios documentos e efetivadas concretamente em múltiplas 
ações. Uma das mais significativas é o fato de as comuni-
dades terem criado suas próprias escolas, terem formado 
suas/seus próprias/os professoras/es e, além do mais, te-

 

47 Como o reafirma o SCI Moisés, porta-voz do EZLN a partir de 
2014, em entrevista com o grupo Chto Delat de São Petersburgo 
(Rússia), e com o jornalista ucraniano Oleg Yasinsky em Chiapas 
(México), em 23 de abril de 2016. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=EfCVyfiqXVY>.  

https://www.youtube.com/watch?v=EfCVyfiqXVY


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

131 

 

rem criado o Sistema Educativo Rebelde Autônomo Zapa-
tista (SERAZ). Contudo, o que isto mais as/os aproximaria 
das ideias anarquistas é o eixo dessa formação, dessa edu-
cação, a saber: deve ser universal; a educação escolar deve 
partir de, e ser direcionada para a vida real e concreta des-
sas pessoas, e não só baseada em conteúdos abstratos; a 
própria política, no seu exercício, é entendida como escola 
de formação da/do cidadã/o, aliás de uma/um cidadã/o 
engajada/o; essa educação e sustentada numa interpreta-
ção classista da sociedade; sua finalidade, além da forma-
ção, instrução e esclarecimento, é a de formar uma classe 
revolucionária, que efetivamente gere um processo revo-
lucionário; esse sistema educativo, seus princípios, conte-
údos e práticas acontecem num contexto de guerra (por 
parte do Estado) e de um processo revolucionário político-
militar concreto (por parte do Zapatismo); essa institucio-
nalidade é pensada e desenvolvida com absoluta autono-
mia em relação ao Estado, aliás, apesar do Estado mexi-
cano. Por isso partem do princípio de criar instituições e 
órgãos de governo que promovam essa dinâmica, que im-
peçam a criação de uma casta ou de uma elite de políti-
cas/os profissionais 48 . Isto não somente como fruto de 
princípios doutrinários ético-políticos, pois esse fenômeno, 
que criticam e combatem, tampouco é estranho às comuni-
dades indígenas, que conheceram a dominação de caci-
ques. 

Deixando essas aproximações com teses do pensa-
mento anarquista, novamente nos valemos de outra cor-
rente de pensamento, de uma outra tradição filosófico-po-
lítica, para caracterizar a revolução zapatista, ao observar 
que há certa semelhança com propostas do pensamento 
gramsciano. 

 

48  Um bom exemplo disso foi a criação das Juntas de Bom 
Governo dentro dos Caracóis Zapatistas (Marcos, 2003b; 2003c). 



Leandro Marcelo Cisneros 

132 

 

O primeiro aspecto seria a relevância e centralidade 
da sociedade civil, não apenas como interlocutor válido, mas 
sobretudo quando entendida como o sujeito e o objeto da 
radical transformação cultural que o Zapatismo propõe 
para a vida política da nação. A sociedade civil, na sua plu-
ralidade de agremiações e indivíduos, na sua diversidade 
e complexidade, é entendida como o fundamental agente 
de mudança, através da criação de um espaço de diálogo, no 
qual o Zapatismo também venha a contribuir, sem propor 
nenhum tipo de vanguardismo nem reivindicar privilégios, 
junto a outras correntes de pensamento, com aquelas com 
as quais possa estabelecer acordos. Assim o expressam 
elas/es: 

 
[…] Convidamos a sociedade civil nacional, os 
sem partido, o movimento social e cidadão, to-
dos os mexicanos a construir uma nova força 
política. Uma nova força política que seja naci-
onal. Uma nova força política com base no 
EZLN. Uma nova força política que forme 
parte de um amplo movimento opositor, o Mo-
vimento para a Liberação Nacional, como lu-
gar de ação política cidadã onde confluem ou-
tras forças políticas de oposição independente, 
espaço de encontro de vontades e coordenador 
de ações unitárias. (CCRI–EZLN, 1997, p. 87) 

 
Evidentemente, como o Zapatismo já conta com uma 

organização e uma estruturação doutrinária robusta e co-
esa, não escapa à nossa percepção que, ainda que não haja 
uma explícita intenção de dominação desse espaço, o diá-
logo sedutor e empolgante do SCI Marcos com a sociedade 
civil evidencia a intenção de espalhar a visão do Zapatismo, 
seus princípios e sua causa entre as pessoas descrentes da 
política, entre os partidos, os sindicatos e as autoridades 
republicanas, transformando essa massa informe em caldo 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

133 

 

de cultura da filosofia-política zapatista. Ou, dito em ter-
mos gramscianos, há uma clara tentativa de construir hege-
monia. Uma situação concreta do cotidiano, que evidencia 
certo sucesso dessa empreitada é o surgimento de indiví-
duos ou agrupações que, não sendo indígenas, nem cam-
poneses, nem mexicanos muitas vezes, se identificam poli-
ticamente como aderentes da Sexta, ou seja, comprometi-
das/os com os princípios, análises, diagnósticos e prog-
nósticos da Sexta Declaração da Selva Lacandona (2005). 
Contudo, essa hegemonia não se confunde com dominação, 
como elas/es o declaram de público nesta interlocução 
com outras organizações: 

 
[…] A nova moral política não pode nascer do 
neozapatismo, basta dizer que nosso funda-
mento é, também, o velho. Nós temos recor-
rido ao argumento das armas [...], e com elas, 
ao argumento da força. Pouco ou nada muda 
essa situação o fato de que as armas sejam pou-
cas ou velhas, ou que tenham sido usadas 
pouco. O fato é que nós estivemos, e estamos, 
dispostos a usá-las. Estamos dispostos a mor-
rer por nossas ideias, é verdade. Mas também 
estamos dispostos a matar. Por isso, é um exér-
cito, mesmo que seja revolucionário, heroico e 
etcétera, não pode surgir uma nova moral po-
lítica, ou melhor ainda, uma moral política su-
perior à que governa hoje em dia (CCRI–EZLN, 
1997, p. 118-119) 

 
Outro aspecto dessa caracterização de semelhança, 

que complementa o anterior, encontramos nos instrumen-
tos para construir tal hegemonia, lançando mão da criação 
de instâncias amplas, abertas e plurais para a participação 
e o debate, para promover uma formação política crítica da 
sociedade civil. Vejamos o exemplo da criação dos cinco 



Leandro Marcelo Cisneros 

134 

 

Aguascalientes, isto é, centros culturais concebidos como 
pontes, janelas para que as pessoas, não indígenas e não za-
patistas, conheçam e interajam com as comunidades, e 
vice-versa. O pressuposto é que, no convívio, conjunta-
mente, dentro das comunidades, zapatistas e estrangei-
ras/os, se conheçam e aprendam juntos. Outro instru-
mento educativo cultural muito potente é a utilização de 
todos os meios de comunicação possíveis (jornais e revistas 
impressos, entrevistas em emissoras corporativas de rádio 
e televisão, sites e blogs na internet, palestras em universi-
dades, textos e entrevistas em meios jornalísticos alternati-
vos, a criação de meios de comunicação próprios rebeldes 
zapatistas, como rádios comunitárias, entre outros). Evi-
dentemente, outro instrumento muito poderoso e eficaz 
tem sido a prosa do SCI Marcos, especialmente seus diálo-
gos com o Velho Antônio e seus contos, seus diálogos com 
o escaravelho Don Durito de Lacandona (que parece ser 
um alter ego em forma de caricatura), as conversas e situa-
ções com a Toñita e o Heriberto (crianças com que convive), 
as cartas públicas com alguns intelectuais reconhecidos na-
cional e internacionalmente, para mencionar alguns exem-
plos.  

Um terceiro aspecto desta caracterização de seme-
lhança com o pensamento do filósofo italiano é a clara es-
tratégia de “passagem da guerra de movimento (e do ata-
que frontal) à guerra de posição no campo político” (Gramsci, 
2010, p. 292. Grifo nosso), recorrendo à mídia corporativa 
convencional (quando lhes abrem espaço), à mídia alterna-
tiva (impressa e digital), a diversos espaços na internet 
(blogs, canais do YouTube, rádios comunitárias, sites, entre 
outros, dando especial força aos meios jornalísticos feitos 
completamente por indígenas), assim como a espaços no-
vos de encontro presencial para o debate e definição de 
acordos para programas políticos (Convenção Nacional 
Democrática, Frente Zapatista de Libertação Nacional, 
Movimentos de Libertação Nacional, Congresso Nacional 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

135 

 

Indígena), marcando presença em universidades, sindica-
tos e movimentos sociais, e, evidentemente, desdobrando 
todo seu potencial argumentativo-retórico-místico-simbó-
lico em instâncias de diálogo e acordo com autoridades dos 
Poderes Legislativo e Executivo federal. 

Deslocando nossa atenção dessas pontes com outras 
tradições de pensamento, e voltando a focar o pensamento 
zapatista, outra característica notável desta concepção de 
revolução diz respeito aos objetivos enunciados pelo Za-
patismo. É verdade que já falamos sobre eles, porém de 
forma indireta ou tangencial, e por isso acreditamos que 
vale a pena destacá-los explicitamente, para mostrar como 
eles se articulam em diferentes fases e estratégias, mas sem 
perder de vista o mesmo projeto emancipatório, compor-
tando características de uma concepção de projeto revolu-
cionário de esquerda.  

O primeiro objetivo declarado e cumprido é o de 
emancipação efetiva das relações de opressão e dominação 
que vêm desde o tempo da colônia, quando ao declarar 
guerra em 1994 ocupam um determinado território, expro-
priam latifúndios e redistribuem essas terras, para garantir, 
pelo menos, a subsistência das comunidades, como vimos 
nas Leis Revolucionárias Zapatistas. Assim o afirmam 
elas/es: 

 
[…] Levantámo-nos não pelo poder, não por 
mandato estrangeiro. Levantámo-nos para di-
zer «aqui estamos». 
[…] Nós só lhe recordamos a México e ao 
mundo que os indígenas existiam e que não 
queremos morrer. Nossa palavra foi nova para 
os que tinham perdido a memória. 
[…] Não são poucas as vezes que temos defi-
nido nossa guerra como uma guerra pela pala-
vra, não pela destruição do inimigo e sua subs-
tituição no triste e pobre papel de governante. 



Leandro Marcelo Cisneros 

136 

 

Nossa única intenção tem sido destruir a sur-
dez crónica e histórica do governo. Sabemos 
que é algo inédito, novo, que requer de novas 
formas de relação política. (CCRI–EZLN, 1997, 
p. 34, 92, 243) 

 
Concomitantemente, outro objetivo, sendo um prin-

cípio proposto desde o início, começa a ser exercido desde 
essas primeiras horas, a saber: a autonomia, ao definir e 
exercer autogestão e autogoverno dentro de e entre as comu-
nidades rebeldes zapatistas, à revelia das instituições de 
Estado. Nas suas palavras: 

 
[…] Não queremos nos separar da Nação Me-
xicana, queremos ser parte dela, queremos que 
nos aceitem como iguais, como seres dignos, 
como seres humanos. 
[…] Devemos continuar com Nosso esforço de 
conseguir o reconhecimento de nossos direitos 
como povos índios e estabelecer uma nova re-
lação entre a nação mexicana e os habitantes 
originários destas terras. 
[…] o EZLN tem perfeitamente claro que ape-
nas com a autonomia indígena não vai ser der-
rotado o antigo regime, e que isto só será pos-
sível com a autonomia, independência e liber-
dade de todo o povo mexicano. 
[…] Não basta uma lei regulatória; antes tem 
que se reformar a Constituição […] não haverá 
solução verdadeira para Chiapas ou para qual-
quer região, se não há mudanças profundas a 
nível nacional. (CCRI–EZLN, 1997, p. 62, 168, 
146-147 e 46) 

 
Evidentemente, esses dois objetivos, emancipação e 

autonomia, não começaram a acontecer em janeiro de 1994, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

137 

 

pois, como já mencionado, eles já contavam com uma his-
tória e antecedentes, tanto no processo de colonização da 
selva, como nos dez anos de clandestinidade do EZLN 
(Muñoz Ramírez, 2003; Le Bot, 1997; CCRI–EZLN, 1994c; 
Marcos, 2002), períodos em que esta concepção de revolu-
ção se encontrava num estágio embrionário, mas não de-
vemos esquecer que foi a partir dessas circunstâncias que 
esses objetivos começaram a ser gestados e amadurecidos. 
De outra maneira, entendemos que, por mais flexibilidade, 
ductibilidade e expertise que as/os fundadoras/es do 
EZLN demonstrassem, dificilmente se teria desenvolvido 
um projeto que, para além da rebeldia e da autonomia, for-
mulasse uma concepção de revolução para si e para a na-
ção mexicana como um todo. 

Certamente, nesse modo particular de conceber a re-
volução, a resistência se torna um objetivo fundamental, 
que não se esgota em visar à própria existência física des-
sas populações, mas que se expande para a condição de 
EZLN, de CCRI, de municípios autônomos zapatistas, de 
comunidades autônomas zapatistas. A resistência é trans-
formada politicamente em bandeira de luta e em prova da 
robustez do pensamento e das teses zapatistas, visando ao 
triunfo da causa. Isto faz da resistência um objetivo não 
meramente existencial, mas conceitualmente revolucioná-
rio. Porque embora a atitude de resistir, dentro dessa luta 
contra a continuada colonização (que nunca acabou), com 
toda a ignomínia e truculência já descritas, a experiência 
da resistência não é alheia a nenhum dos povos indígenas 
das Américas, contudo, o Zapatismo reitera uma atitude 
que já aconteceu em outros episódios da história desde a 
colonização (Womack Jr., 2009). Referimo-nos ao fato de se 
insurgir, dentro de um território determinado, pelo tempo 
que a insurreição conseguir se sustentar, de estabelecer 
suas próprias regras e condições de existência, para conti-
nuar a resistir ao opressor. Nestes mais de quarenta anos 
de luta pública e aberta, o espaço geográfico conquistado 



Leandro Marcelo Cisneros 

138 

 

inicialmente tem sido mantido e também tem sido enrique-
cido e qualificado, instituindo-se um sistema próprio de 
educação, de saúde e de justiça, tendo-se criado cooperati-
vas de produção e serviços, assim como sistemas de crédito, 
sempre com base em princípios da solidariedade, do coo-
perativismo e do trabalho conjunto, entre outras tantas ini-
ciativas que têm contribuído para um projeto civilizatório 
que ofereça vida digna a toda/o cidadã/o. Estes feitos não 
são aleatórios nem ocasionais, pois entendemos que são o 
cerne do modo de conceber a revolução que o Zapatismo 
se propõe, especificamente, nos aspectos que as/os zapa-
tistas definem como resistência e autonomia.  

Durante esse tempo, as ideias, as teses e o projeto za-
patista também se espalharam além dessas fronteiras geo-
gráficas, conseguindo romper com a histórica univocidade 
de parte das elites econômicas e políticas do país a respeito 
de quem e como são as/os indígenas. Este é um feito muito 
significativo na história do México e das Américas, fruto 
dessa concepção e efetivação da resistência. Resumindo 
esse objetivo, então, a resistência é concebida e proposta 
como condição de existência, literalmente; como condição 
de possibilidade para uma outra política e uma outra ma-
neira de viver; por fim, uma condição de existência com a 
possibilidade real de, também, poder definir as próprias 
regras de vida em sociedade, e não simplesmente ter que 
se submeter completamente à vontade, ideias e projetos 
alheios. Nas próprias palavras delas/es: 

 
[…] Hoje estamos recordando a nossos maiores 
avós, aqueles que iniciaram a longa luta de re-
sistência contra a soberba do poder e a violên-
cia do dinheiro. Eles, nossos antepassados, nos 
ensinaram que um povo com vergonha é um 
povo que não se rende, que resiste, que é digno. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

139 

 

[…] Os loucos que se atreveram antes que nós 
a sonhar nosso anelo são: Manuelita Sáenz, Si-
món Bolívar, Ricardo y Enrique Flores Magón, 
Emiliano Zapata e Ernesto Che Guevara [...] 
somos e não somos os mesmos. Somos o final, 
a continuação e o começo. Somos o espelho que 
é cristal que é espelho que é cristal. Somos a re-
beldia. Somos a amnésia histórica que se repete 
para já não se repetir, o olhar para trás para po-
der caminhar em frente. (CCRI–EZLN, 1997, p. 
36-37, 213) 

 
Assim sendo, resistência, autonomia e emancipação exi-

gem, dentro desta concepção de revolução, outro objetivo, 
qual seja, o confronto das instituições republicanas, para ex-
plorar as possibilidades de ganhar aderentes à causa den-
tro do próprio Estado. Isto com a finalidade de trazê-los 
para a compreensão que o Zapatismo propõe da vida no 
México e como a política deveria gerir os conflitos sociais. 
Este seria o objetivo de fazer com que membros do esta-
blishment político entendam a realidade das comunidades 
indígenas com o olhar das/os zapatistas, e colaborem para 
a mudança necessária na política mexicana49. Alguma lei-
tura rápida poderia levar a crer que essa pretensão não 
passa de ilusão e ingenuidade. Porém, não é estranho a 
qualquer movimento que se proponha como disruptor de 
certo status quo também organizar estrategicamente a in-
vestida, não contra os opositores, mas contra o seu sistema 
de crenças. Muito provavelmente, menos com a fé de ga-
nhar grandes quantidades de novos adeptos, antigos ad-
versários, e mais com a convicção de criar rupturas, racha-
duras e vácuos nesse sistema de crenças. A concepção 

 

49  Como se estava conseguindo, com um grupo de 
parlamentares, no diálogo de San Andrés e no acionar da 
Comissão de Concórdia e Pacificação (COCOPA). 



Leandro Marcelo Cisneros 

140 

 

dessa estratégia, dentro da cena e do jogo retórico e argu-
mentativo da política (jogos de objeções, críticas, questio-
namentos, embates, réplicas, tréplicas, etc.), se bem explo-
rada por um estrategista hábil, ela tem como alvo dessa 
luta no espaço do simbólico um terceiro ator, quem está 
mais na posição de espectador, no caso, a sociedade civil. 
Todos os elementos nos levam a concluir que o SCI Marcos 
era esse estrategista e artífice, com esse foco. Justamente, o 
EZLN, no confronto armado contra o exército mexicano, 
este com o apoio da inteligência dos Estados Unidos (Uni-
ted States of America, 1986; Ronfeldt et al., 1998; Fajardo 
Camacho, 2011), para o grande público, que desconhecia a 
existência do Zapatismo, se posicionou numa luta de Davi 
contra Golias. Isso o fez maior que o exército e que o Estado 
mexicano, a ponto de conseguir que a sociedade civil, es-
pontaneamente, se manifestasse e conseguisse pressionar 
o governo federal para um cessar-fogo. Por isso é tão im-
portante esse objetivo de confrontar e se digladiar com as 
instituições e autoridades da República. O argumento cen-
tral para conquistar esse convencimento, dentro desse con-
fronto aberto com as instituições de Estado, é o seguinte: 

 
[…] Por trabalhar nos matam, por viver nos 
matam. Não há espaço para nós no mundo do 
poder. Por lutar nos matarão, mas assim nos 
faremos um mundo onde nós caibamos todos 
e todos vivamos sem morte na palavra. Nos 
querem tirar a terra para que já não tenha solo 
nosso passo. Nos querem tirar a história para 
que no esquecimento morra nossa palavra. 
Não nos querem índios, mortos nos querem. 
(CCRI–EZLN, 1997, p. 81) 

 
Dessa maneira, nesse modo particular de conceber a 

revolução, outro objetivo, além de confrontar as institui-



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

141 

 

ções republicanas existentes, é não somente criar rachadu-
ras no sistema de crenças do adversário, como também 
conquistar outras organizações e indivíduos da sociedade civil 
para se somarem a esse confronto contra o Estado. Cada um, 
a partir da sua realidade, com suas reivindicações, tempos, 
estratégias e métodos próprios e específicos, mas dentro do 
guarda-chuva da luta zapatista. Este objetivo, novamente, 
se atrela ao de construir hegemonia, oferecendo uma alter-
nativa à cidadania (organizada ou não) que amarga o des-
crédito das instituições e da política institucional tradicio-
nal do sistema de partidos. Principalmente, contrapondo-
se, desvelando e denunciando o que as/os zapatistas cha-
mam de sistema de partido de Estado. 

Esse objetivo da concepção zapatista de revolução 
está vinculado de forma direta a um outro, que é o de fazer 
política, interferir na definição de cursos de ação do go-
verno, porém, sem entrar no jogo do sistema de partidos, recu-
sando-se a se tornar um partido e a disputar eleições, e 
tampouco querendo tomar posse das instituições do Es-
tado. De fato, como já mencionamos, essa tem sido uma 
das características que mais tem chamado a atenção acerca 
da singularidade da concepção que as/os zapatistas elabo-
raram e propuseram para revolucionar o estado atual da 
arte, tanto na política institucional, como na cultura polí-
tica cidadã. 

Assim, continuando nessa linha de definições, nesta 
concepção, um dos objetivos fundamentais, de médio e 
longo prazo, de longo fôlego, é o de construir um novo 
modo de fazer política, que construa alternativas de vida e 
não de morte. 

Para isso acontecer, a outra cara dessa moeda é o ob-
jetivo de construir um novo espaço para fazer política, que não 
seja dentro do sistema de partidos (CCRI–EZLN, 1994b). 
Um espaço em que sejam as ideias e os projetos que tomem 
a centralidade, e não sejam desculpas para jogos estratégi-
cos de alianças, favores e extorsões com o predomínio da 



Leandro Marcelo Cisneros 

142 

 

lógica da barganha de cotas de poder, para obter cargos 
e/ou acesso a recursos que permitam reafirmar e fortalecer 
essa posição na concorrência pelo domínio do poder admi-
nistrativo e econômico do Estado. Desta maneira o afir-
mam: 

 
[…] O EZLN tenta mudar desde baixo a confi-
guração geral do sistema, as bases mais pro-
fundas de sua reprodução, propiciando junto 
com muitas outras forças que lutam no mesmo 
sentido, a substituição do sistema de partido 
de Estado por uma ordem política e social ba-
seada na democracia, onde quem mande, 
mande obedecendo, onde se restitua o Estado 
de direito e a vigência da lei. (CCRI–EZLN, 
1997, p. 147) 

 
Mencionamos a intenção de ganhar a adesão da so-

ciedade civil na luta contra a lógica e os efeitos da política, 
no que Marcos denomina sistema de partido de Estado. Toda-
via, entendemos que um dos objetivos, menos instrumen-
tal e mais na perspectiva sociocultural da política, é o de 
ganhar a adesão da sociedade civil de forma crescente, envol-
vendo cada vez mais agentes na construção política, para 
construir uma nova hegemonia a respeito de como deve ser 
a política e o papel, deveres e direitos dos seus diferentes 
agentes. 

Esse é um objetivo ousado, ambicioso e decisivo den-
tro da concepção zapatista de revolução, para atingir um 
dos objetivos fundamentais e de máxima expectativa, a sa-
ber: a construção de um novo projeto de nação, a partir de um 
novo pacto social civilizatório que vá além das fronteiras do 
México, para construir um novo senso de humanidade. 
Nas próprias palavras do Zapatismo: “O novo diálogo, es-
tabelecido graças à mobilização da sociedade civil, deve ter 
como objetivo a formulação de um novo marco jurídico e 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

143 

 

a definição de políticas que satisfaçam as legítimas causas 
do levantamento” (CCRI–EZLN, 1997, p. 148). 

Tal proposta, para o modo zapatista de pensar a re-
volução, implica diretamente mais um objetivo de fundo, 
qual seja, derrotar o capitalismo neoliberal e seu projeto de 
destruição, desigualdade, iniquidade, morte e indignidade 
para a maioria da humanidade. O Zapatismo tem clareza 
de quem é o inimigo: 

 
[…] Durante os últimos anos o poder do di-
nheiro tem apresentado uma nova máscara por 
cima do seu rosto criminal. Por cima de fron-
teiras, sem importar raças ou cores, o Poder do 
dinheiro humilha dignidades, insulta honesti-
dades e assassina esperanças. Renomeado 
como «Neoliberalismo», o crime histórico da 
concentração de privilégios, riquezas e impu-
nidades, democratiza a miséria e a desespe-
rança. Uma nova guerra mundial é travada, 
mas agora contra a humanidade inteira. Como 
em todas as guerras mundiais, o que se busca 
é uma nova distribuição do mundo. Com o 
nome de «globalização» chamam a essa guerra 
moderna que assassina e esquece. A nova dis-
tribuição do mundo consiste em concentrar po-
der no poder e miséria na miséria. A nova dis-
tribuição do mundo exclui as «minorias». Indí-
genas, jovens, mulheres, homossexuais, lesbia-
nas, gentes de cores, imigrantes, operários, 
camponeses; as maiorias que formam os po-
rões mundiais se apresentam, para o poder, 
como minorias prescindíveis. A nova distribui-
ção do mundo exclui as maiorias. O moderno 
exército de capital financeiro e governos cor-
ruptos avança conquistando da única forma 
que é capaz: destruindo. A nova distribuição 



Leandro Marcelo Cisneros 

144 

 

do mundo destrói a humanidade. (CCRI–
EZLN, 1997, p. 125) 

 
Assim, no seu modo de pensar a revolução, o Zapa-

tismo explicita com clareza que essa luta é de caráter mun-
dial e em todas as dimensões da vida social. Sobre o tipo 
de luta que esse inimigo exige, essas/os zapatistas afir-
mam o seguinte: 

 
[…] Contra a internacional do terror que o ne-
oliberalismo representa, devemos levantar a 
internacional da esperança. A unidade, por 
cima de fronteiras, idiomas, cores, culturas, se-
xos, estratégias e pensamentos de todos aque-
les que preferem a humanidade viva. 
[…] temos encontrado o que nos faz iguais: um 
inimigo, o neoliberalismo, e uma causa, a da 
humanidade. (CCRI–EZLN, 1997, p. 126, 225) 

 
Na construção de uma alternativa, teórica e política, 

real ao neoliberalismo, não é objetivo das/os zapatistas 
apresentar a experiência zapatista como modelo a seguir, 
mas oferecê-la como estímulo e como um espaço de solida-
riedade para outras experiências, que possam se inspirar 
no Zapatismo, mas fazendo seu próprio percurso a partir 
da sua própria história e suas peculiaridades. Assim o ma-
nifestam elas/es: 

 
[…] A luta zapatista tem significado, desde 
1994 [...] um fator de mudança e de esperança, 
em particular para os mais pobres e os peque-
nos, o EZLN tem decidido se converter em im-
pulsor de uma transformação radical de todas 
as relações sociais. (CCRI–EZLN, 1997, p. 147) 

 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

145 

 

De toda essa complexa trama de objetivos que com-
põem a concepção zapatista de revolução, para fins de 
grande abrangência e de longa luta, afinal de contas só faz 
sentido se, desde o início, até o horizonte norteador de pos-
sibilidades, o principal objetivo é o de efetivar concretamente 
condições de vida digna para as comunidades indígenas za-
patistas, mas sem se restringir a esse escopo50. A dignidade 
vivida concreta e positivamente é o principal objetivo, pre-
sente no início e fim de tudo. Por isso elas/es dizem que, 
se não há possibilidades para uma vida digna, então opta-
rão por uma morte digna, lutando. 

Por fim, podemos afirmar que, entre todos os objeti-
vos, o de maior aspiração, o verdadeiro horizonte da luta, a 
utopia que tanto constitui de maneira fundamental o modo 
de conceber a revolução, como também estimula e orienta 
de forma concreta e prática as ações presentes do Zapa-
tismo, é o objetivo de criar um mundo onde caibam muitos 
mundos, onde caibam muitas cores, ou seja, onde seja pos-
sível a diversidade de ideias, de pensamentos e de projetos 
que aspirem à emancipação, à libertação de relações de do-
minação, opressão e exploração. 

Não poderia faltar nessa caracterização os diferentes 
aspectos que dizem respeito ao método concebido para a 
implementação da revolução zapatista. 

Começaremos pela primeira estratégia, com a qual se 
apresentou o EZLN ao mundo, o que evidentemente não 
quer dizer que seja a primeira da qual se serviu, nem a fun-

 

50  Como já explicamos, não devemos esquecer que essa luta 
zapatista por melhores condições de vida para suas comunidades, 
primeiramente, elas/es não a restringem a si mesmas/os, pelo 
contrário, o intuito é de alargar e aprofundar o espectro de 
beneficiárias/os. Por outro lado, recordemos que é exatamente 
por essa política emancipatória que elas/es se propõem criar um 
mundo melhor, um mundo em que caibam muitos mundos. 



Leandro Marcelo Cisneros 

146 

 

damental. Falamos da guerra franca convencional. A organi-
zação de uma força armada, com treinamento e hierarquia 
militares, inicialmente responde a uma estratégia sui gene-
ris da esquerda revolucionária mexicana, pois a primeira 
célula do EZLN, na selva chiapaneca, já nasceu com a in-
fluência do núcleo guerrilheiro urbano, em cuja análise po-
lítica, prevendo uma polarização entre o Estado e a popu-
lação, que levaria a uma guerra civil, no plano militar isso 
implicava numa estratégia de ficar de prontidão, e não a 
de planejar, iniciar e comandar a insurreição. Nas palavras 
de Marcos: 

 
[…] uma possibilidade nova, que não consiste 
em preparar uma guerra, o início de uma 
guerra, senão se preparar para quando a 
guerra seja deflagrada. É uma organização que 
não se propõe iniciar os combates, mas apare-
cer quando seja necessário.  
A ideia é que, neste caso, o povo iria necessitar 
de um grupo armado para se defender, para 
brigar, para resistir a ação do exército federal, 
do exército do governo. 
A Revolução mundial ... exceto no México. 
A guerra, então, não tem uma data precisa, o 
que nos afasta um pouco das guerrilhas de 
Centro e Sudamérica e do Caribe, que apresen-
tavam o levantamento para um dia determi-
nado. Esta é uma organização que vai se pre-
parar para um dia indefinido, quando seja ne-
cessária a luta armada. (Le Bot, 1997, p. 52-53. 
Grifos no original) 

 
Foi na orientação doutrinária de ser uma organiza-

ção que se prepararia para um dia indefinido, quando 
fosse necessária a luta armada em defesa do povo, que o 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

147 

 

EZLN foi concebido, nasceu, cresceu, se estruturou e res-
pondeu exatamente a esse chamado, quando as comunida-
des em 1992 lhe ordenaram que, no prazo de um ano, devia 
preparar uma guerra ofensiva. Desde o início, essa decisão 
foi concebida como última opção, após ter esgotado todas 
as outras alternativas para resolver a angustiante situação 
das comunidades indígenas. Então, foi a única maneira de 
chamar a atenção do governo. Assim o expressa Marcos: 

 
[…] estavam-nos acabando sem nos olhar se-
quer, e não era que vinham os soldados a inva-
dir as comunidades, senão que os estavam ma-
tando de fome. Não queríamos fazer outro 
país, mas ser mexicanos, conservando nossas 
diferenças. E pensamos: «Necessitamos nos le-
vantar em armas para que se virem e nos en-
xerguem, para que nos escutem». (Marcos, 
2001) 

 
Vale destacar que a chefia do EZLN não concordava 

com a mudança para uma estratégia de guerra ofensiva. 
Também lembrando que, desde 1983, toda a estruturação 
do EZLN tinha sido pensada e desenvolvida em termos lo-
gísticos, táticos e estratégicos para ser um exército defen-
sivo. Não era um exército preparado para tomar a ofen-
siva. No entanto, acatam a decisão das comunidades e das 
suas autoridades, subordinando o EZLN à recente autori-
dade civil constituída: o CCRI. Assim o relata Marcos: 

 
[…] o CCRI nasce em janeiro de 93 [1993]. En-
tão se organiza uma reunião com representan-
tes dos companheiros da cidade, das tropas re-
gulares dos insurgentes e das comunidades 
dos povos, que se realiza em janeiro de 1993. 
Nesta reunião se volta a discutir a possibili-
dade da guerra, porque esta era uma iniciativa 



Leandro Marcelo Cisneros 

148 

 

das comunidades indígenas, que por obvio não 
tinha nenhum eco na cidade. Se nós víamos 
com ceticismo isso, a cidade mais ainda, por-
que eles sim tinham mais domínio da informa-
ção. Estava tudo pronto para que fosse uma 
loucura. Então, depois de uma discussão longa 
que durou vários dias, acorda-se que a organi-
zação político-militar tem que ceder, tem que 
optar por um mecanismo de toma de decisão 
democrática no qual a maior parte da organi-
zação decida o rumo que vai seguir, e a maior 
parte da organização eram as comunidades. 
Então os representantes indígenas, em quanto 
chefes, referendam o resultado da consulta, vo-
tam pela guerra, o que os povos, as comunida-
des, já tinham votado. Assim, tomam o mando, 
de maneira formal, do EZLN. Constituem-se 
em comandância do exército e os responsáveis 
pelas etnias da região tomam o nome e o ritmo 
de trabalho de Comité Clandestino Revolucio-
nário Indígena. (Le Bot, 1997, p. 83) 

 
Além desse sentido da guerra, para chamar a atenção 

do governo, do Estado e da sociedade civil, ainda falando 
na estratégia do uso de um exército, o Zapatismo o conce-
beu de uma outra maneira, quando a partir do 12º dia de 
guerra franca, ao ser declarado o cessar-fogo, o CCRI e o 
EZLN aceitaram renunciar às ações ofensivas, mas se recu-
saram a entregar as armas (até hoje), e continuaram a for-
mar um exército disposto em posição defensiva. Isto sem-
pre foi justificado com dois argumentos. O primeiro, que 
afirma que tudo o que foi possível conquistar no âmbito da 
política, da economia, da cultura, entre outras dimensões, 
foi graças à existência do EZLN. Por outro lado, o fato é 
que a guerra por parte do Estado e das elites (econômica e 
política) nunca acabou (CCRI–EZLN, 1994a; Marcos, 1997 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

149 

 

e 1998; Boron, 2000; Zermeño, 2004; Hidalgo e Monroy, 
1994). Conjuntamente a isso, as condições para uma vida 
digna das/os indígenas, e todas/os que estejam em situa-
ção semelhante, ainda não foram cumpridas. Portanto, o 
EZLN ainda tem esse sentido de estar preparado para 
quando seja convocado a defender o povo. 

Uma estratégia, que foi concebida e implementada 
com anterioridade à guerra franca, que nunca deixou de 
ser exercitada dentro e entre as comunidades, que continu-
ará a ser exercitada de forma intensa e vigorosa, com espe-
cial foco na relação com as autoridades do governo e com 
a sociedade civil, para abrir canais de diálogo: é a democra-
cia direta e representativa51. Por meio dela serão criadas ins-
tituições, espaços de diálogo e debate, procedimentos, pro-
gramas de ação, objetivos, para continuar com a mesma 
luta, só que por vias civis e pacíficas. Nas palavras de-
las/es: 

 

 

51 Para nossa cultura política, à primeira vista, pode parecer um 
tanto contraditório que esses dois conceitos apareçam 
conjuntamente. Mas, de fato não é assim, pois se pensarmos nas 
instituições e procedimentos democráticos organizados pelos 
sindicatos, de alguma maneira se assemelham ao que acontece 
nas comunidades zapatistas: chega nas comunidades uma pauta 
a ser discutida; há uma primeira votação na base, na 
comunidade, independentemente se ela tem 15 ou 200 vizinhos; 
dela sai um representante com mandato para votar em nível 
municipal, do qual sai uma segunda votação, com mandato para 
um representante do município, para discutir em nível regional; 
espaço este onde acontece outra votação. Esse procedimento, na 
verdade, não é estranho para nós, pelo qual trabalhadores de 
uma fábrica decidem na sua unidade, perpassando diferentes 
instâncias, até chegarem na construção da posição da central 
sindical. De forma semelhante decidem as/os zapatistas, 
juntando democracia direta e participativa com a representativa. 



Leandro Marcelo Cisneros 

150 

 

[…] Buscaremos uma participação política 
cada vez maior, desde baixo, que não se limite 
ao eleitoral, que faça possível reverter a atual 
correlação de forças. 
[…] A via política para o diálogo e a solução 
das principais demandas do povo mexicano 
não virão do supremo governo, senão da soci-
edade civil, as organizações sociais e políticas 
independentes. A paz nova, a que necessita-
mos os mexicanos, a que merecemos, virá de 
nós mesmos, de nosso empenho, de nossa es-
perança. (CCRI–EZLN, 1997, p. 151 e 153) 

 
Nessa linha de raciocínio, a estratégia revolucionária 

concebida é a de compor uma frente ampla de luta, junto à 
sociedade civil, apostando na diversidade e pluralidade, 
tanto dos agentes e organizações em luta, como dos meios 
e níveis de atuação, desde que se unam no eixo comum da 
democracia, liberdade e justiça, em prol da realização de uma 
igualdade efetiva, que leve a uma paz digna. Lembrando a 
importância que tem neste aspecto a particular concepção 
no pensamento zapatista a respeito de quem é o sujeito da 
política: a comunidade. 

Assim, nessa perspectiva, acompanhamos as/os za-
patistas no entendimento de que, apesar de não ser possí-
vel recriar essa condição ontológica do comunitário, como 
a vivenciam e compreendem as comunidades indígenas, 
isso não obsta que experiências semelhantes e próximas 
aconteçam. Ainda que seja em outras instâncias organiza-
tivas, fora dessas diretrizes, entendem que é possível esti-
mular e recriar o encantamento que Ocidente já conheceu 
em relação ao associativismo de caráter horizontal; ao es-
pírito de corpo, que gerava referência, identidade (não 
identitarismo) e sentido de pertencimento; à concepção de 
um projeto emancipatório para a humanidade, contra a 
mesquinharia de um grupo minoritário da sociedade, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

151 

 

como foram os grandes movimentos sindicais dos séculos 
XIX e XX (até o golpe de morte sofrido pelo neoliberalismo), 
para dar um exemplo. Dessa maneira, o convite e a pro-
posta das/os zapatistas são os seguintes:  

 
[…] Temos que ir além das lamentações e pro-
por novos caminhos [...] multiplicar anelos [...] 
dar dimensão continental à esperança [...] ver 
nosso próprio passo [...] não ofertemos um 
novo pesadelo de signo diferente [...] não im-
punidade para os erros nem substituição de 
dogmas dos pensamentos. Não nos reunimos 
hoje para mudar o mundo. Nos encontramos 
aqui com um propósito mais modesto. Só para 
fazer um mundo novo. 
[…] Os chamamos para fazer uma construção. 
Mas antes necessitamos trabalhar e nos organi-
zar para fazer realidade a construção. Isto é tra-
balhar, lutar, organizar-se, para construir uma 
ideia melhor, onde nosso povo mande a quem 
está governando. (CCRI–EZLN, 1997, p. 208 e 
235) 

 
Essa insistência na autonomia e numa democracia par-

ticipativa radical e direta reforça o que apontávamos nos ob-
jetivos, ao falarmos de certa semelhança com alguns prin-
cípios básicos do pensamento anarquista. Aqui, também 
presentes na metodologia, para conceber a revolução zapa-
tista. 

De maneira análoga, a insistência na importância e 
centralidade da sociedade civil, da formação política das/dos 
cidadãs/ãos, no conhecimento do dia-a-dia e no exercício 
da política, que mencionávamos nos objetivos, como seme-
lhança com alguns princípios do pensamento gramsciano, 
também estão presentes na concepção metodológica para 
a revolução. 



Leandro Marcelo Cisneros 

152 

 

Esses aspectos evidenciam nossa tese, já apresentada 
no início do capítulo 3, quando afirmáramos que a concep-
ção zapatista de revolução indica um claro e decidido afasta-
mento do modelo marxista-leninista de revolução. Ou seja, 
não é uma concepção que define que deva haver um partido 
de quadros, ainda que as/os zapatistas entendam e efetivem 
processos de formação que gerem lideranças altamente 
qualificadas. Consequentemente, não concebem que esse 
partido deva se constituir em vanguarda que organize e ori-
ente a população a caminho de e dentro da revolução, e por 
conseguinte esta também não se pensa como um golpe 
para tomar o céu por assalto. Nessa linha de compreensão, 
elas/es se apresentam assim: 

 
[…] Tampouco pedimos que nos idealizem [...] 
somos homes e mulheres, como qualquer um, 
com nossas ruindades e egoísmos, com nossas 
fraquezas e desacertos. Não somos o homem e 
a mulher novos. O Zapatismo não é o mundo 
novo. O Zapatismo é um esforço, Uma institui-
ção, uma vontade de lutar por mudar, por mu-
dar tudo, incluindo nós mesmos. [...] e somos 
homes e mulheres dispostos a tudo por conse-
gui-lo. (CCRI–EZLN, 1997, p. 224) 

 
Por fim, já encerrando esta caracterização da concep-

ção de revolução zapatista, devemos falar dos resultados 
buscados, que podemos resumir da seguinte maneira: au-
tonomia legal e real das comunidades zapatistas, mas sem 
cisão ou separatismo do Estado mexicano; fortalecimento 
da sociedade civil; multiplicar experiências diversas e varia-
das com o mesmo método e objetivo: respeitando os prin-
cípios de democracia, liberdade e justiça; gerar um projeto al-
ternativo de nação, um novo pacto social civilizatório, que 
inclua os excluídos da atual organização social; finalmente, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

153 

 

derrotar o capitalismo neoliberal, na sua guerra contra a 
humanidade. Nas próprias palavras delas/es: 

 
[…] Os acordos para Chiapas [Diálogo de São 
Andrés] representam o mais avançado em toda 
a República Mexicana [...] Os acordos repre-
sentam um triunfo de uma nova forma de diá-
logo e negociação política que ninguém tem 
feito nunca. O EZLN negociou limpa e aberta-
mente e convidou a todos a negociar junto ao 
EZLN. Os resultados de São Andrés não são só 
do EZLN mas de todos os assessores e convi-
dados, que representam ou acompanham o 
melhor do movimento nacional indígena inde-
pendente. 
[…] Têm sido as armas e a crescente autoridade 
moral dos zapatistas as que têm obrigado ao 
mal governo a aceitar uma negociação [...] os 
zapatistas têm incluindo na agenda de São An-
drés demandas que provém de todos os cantos 
do México negado, do México profundo. 
(CCRI–EZLN, 1997, p. 143 e 146) 

 
A intenção desta caracterização é a de reapresentar 

alguns dos princípios filosófico-políticos, já descritos no 
capítulo 2, porém, agora destacando como eles são funda-
mento de uma proposta revolucionária. Lembrando que 
essa revolução zapatista não é concebida nos moldes do 
marxismo-leninismo, como já explicamos. 

Para caracterizar essa concepção de revolução, en-
contramos suas fontes, além do conjunto de documentos e 
comunicados zapatistas selecionados, principalmente, nos 
contos do Velho Antônio, também no Plano de Ayala de 
Emiliano Zapata. Deste último, o Zapatismo é uma clara 
tentativa de manter vivo o espírito da luta de Zapata. 
Como Marcos o declara: 



Leandro Marcelo Cisneros 

154 

 

 
[…] A rebelde resistência dos moradores des-
tas terras conseguiu que, em 1529, a Real Au-
diência reconhecesse suas propriedades comu-
nais y seu direito a eleger governantes. A his-
tória de luta se estendeu até 1914, quando os 
zapatistas ratificam o Plano de Ayala no quar-
tel de Oztotepec, e continua. Ambicionadas pe-
los poderosos, estas terras têm sido defendidas 
por seus habitantes ao longo de todo o século 
XX. E o amanhecer do século XXI ilumina os 
milpaltenses 52  fazendo o mesmo que há 500 
anos: resistindo. (Marcos, 2003a) 

 
Lembrando que o Plano de Ayala foi um manifesto 

contra Francisco Morelos, que fora líder da Revolução me-
xicana contra a ditadura de Porfírio Díaz, porém traída 
pelo próprio Morelos, que “se apropriara do Poder vio-
lando os sagrados princípios que jurou defender [...], ultra-
jando a fé, a causa, a justiça e as liberdades do povo” (Za-
pata, 1911). Razão pela qual, Zapata e o alto mando do seu 
exército revolucionário assinam este documento na cidade 
de Ayala, estado de Morelos, onde declaram que: “come-
çamos a continuar a Revolução principiada por ele, até 
conseguir a derrocada dos poderes ditatoriais que exis-
tem” (Idem, ibidem), com o seguinte posicionamento ético-
político: “nossas armas […] agora as voltaremos contra ele 
por ter faltado a seus compromissos com o povo mexicano 
e ter traído a revolução; não somos personalistas, somos 
partidários dos princípios e não dos homes” (Idem, ibidem). 

 

52 Habitantes de Milpa Alta, que é um distrito da Cidade do 
México, no extremo sul-oriental desta entidade federativa. 
Durante a Revolução mexicana foi um bastião importante do 
Exército Libertador do Sul de Emiliano Zapata. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

155 

 

A seguir, explanamos alguns argumentos das/os za-
patistas para melhor entender a razão de conceber, formu-
lar teoricamente e se propor levar à prática não um pro-
grama doutrinário de um partido político, não uma plata-
forma de governo para concorrer em eleições, não um ma-
nifesto, não uma denúncia isolada, mas uma concepção de 
revolução, com base em princípios ético-doutrinários, com 
objetivos, métodos, estratégias, resultados a atingir, che-
gando a formular um projeto de nação para o México. 

Por isso, é importante entender a razão que as/os 
leva a essa proposta e a essa posição. Como nós entende-
mos, isto se explica pelas condições de inumanidade e in-
dignidade em que vivem milhões de pessoas, no México e 
no mundo. Portanto, o alvo dessa concepção de revolução 
é o responsável direto, que, de forma consciente e delibe-
rada, tem gerado essa situação e, por esse motivo, é o ini-
migo do Zapatismo, a saber: o capitalismo neoliberal. 

A seguir, explicitamos o entendimento que as/os za-
patistas têm do neoliberalismo, razão fundamental pela 
qual o CCRI e o EZLN declaram guerra em 1994, assim 
como também, depois do cessar-fogo, as comunidades se 
mantêm em rebeldia, reivindicando e construindo autono-
mia. Em outras palavras, levam à prática sua concepção de 
fazer outro mundo. 

 
3.3 QUAL A RAZÃO PARA UMA REVOLUÇÃO? 

 
Em 1997 o SCI Marcos apresenta um texto53 no qual 

faz uma análise que explicita o que as/os zapatistas enten-
dem que seja o neoliberalismo. Didática e sarcasticamente, 

 

53 Da literatura revisada, o texto 7 piezas sueltas del rompecabezas 
mundial (El neoliberalismo como rompecabezas: la inútil unidad 
mundial que fragmenta y destruye naciones) seria o principal texto, 
no qual encontramos uma análise mais aprofundada, mas não é 



Leandro Marcelo Cisneros 

156 

 

apresenta este fenômeno através da metáfora de um que-
bra-cabeças incompleto e feito de peças que não se encai-
xam. Por isso o entende como uma “inútil unidade mun-
dial que fragmenta e destrói nações”. 

Nesta seção, apresentamos o entendimento que 
as/os zapatistas têm do fenômeno do neoliberalismo, ex-
plicitando as definições dos elementos que o constituem. 
Por sua vez, isso permite que entendamos por que elas/es 
o caracterizam como o inimigo contra o qual lutam, e a res-
peito do qual deve se pensar uma revolução a ser reali-
zada. 

As peças reconhecíveis do quebra-cabeças, ou seja, os 
fragmentos de realidade que o neoliberalismo gerou, sobre 
as quais Marcos propõe que centremos nossa atenção e es-
forços, para modificá-las, operando uma revolução neces-
sária, são as seguintes: a) a concentração da riqueza e a dis-
tribuição da pobreza; b) a globalização da exploração; c) a 
migração, como pesadelo errante; d) mundialização finan-
ceira e a globalização da corrupção e do crime; e) a legítima 
violência de um poder ilegítimo?; f) a megapolítica e os na-
nicos; g) as bolsas de resistência. 

Talvez, uma das contribuições mais significativas e 
singulares do Zapatismo seja a de compreender que a glo-
balização neoliberal é um sistema mundial que se estrutura 
e se desenvolve como uma nova guerra de conquista de ter-
ritórios. 

O fim de Guerra Fria, que Marcos chama de III 
Guerra Mundial, significou a abertura de novos mercados 
sem dono. Portanto, a urgência era a de lutar para tomar 
posse de novos territórios disponíveis, novos mercados 
ávidos de consumo ocidental, desejosos do American Way 

 

o único. Marcos, através da sua personagem literária Durito de 
Lacandona (um escaravelho) também traz algumas 
considerações, contudo, que não se afastam dos conteúdos aqui 
expostos. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

157 

 

of Life, poderíamos acrescentar. Assim sendo, iniciada essa 
corrida, a luta para conquistá-los é uma nova guerra, a IV 
Guerra Mundial. Como toda guerra, esta também obrigou a 
uma redefinição dos Estados nacionais. Com essa redefini-
ção, aparentemente, a ordem mundial voltou aos tempos 
das conquistas da América, África e Oceania, pois o final 
do século XX tem mais semelhanças com a brutalidade do 
período colonial nas mãos dos espanhóis. No mundo do 
pós-Guerra Fria, vastos territórios, riquezas e, sobretudo, 
força de trabalho qualificada esperavam um novo patrão.  

Contudo, apenas um pode ocupar essa vaga de chefe 
no mundo, ainda que vários sejam os aspirantes a sê-lo. 
Portanto, para conseguir esse feito, deflagra-se outra 
guerra, mas agora entre aqueles que se autodenominaram 
o império do bem. Se a III Guerra Mundial foi entre o capita-
lismo e o socialismo, a IV Guerra Mundial é realizada entre 
os grandes centros financeiros, tendo o mundo por cenário, 
com profunda e constante intensidade. A famigerada 
Guerra Fria acabou por fundir o campo socialista dentro 
do sistema mundial, diluindo-o como alternativa social. 
Essa guerra mostrou as bondades da guerra total (aquela 
que acontece em todas partes e de todas as formas possí-
veis) para o triunfador: o capitalismo. O cenário do pós-
guerra apresentou-se, de fato, como um novo teatro mun-
dial de operações: grandes extensões de terra de ninguém 
(pelo desabamento político, econômico e social da Europa 
do Leste e da URSS), potências em expansão (Estados Uni-
dos, Europa ocidental e Japão), crise econômica mundial e 
uma nova revolução tecnológica: a informática. 

Nesse contexto, o capital financeiro aparece na lide-
rança desse movimento de reestruturação da ordem mun-
dial, começando a desenvolver sua estratégia de guerra so-
bre o novo mundo e sobre o que ainda ficou em pé do an-
terior. Com o auxílio fundamental da revolução tecnoló-
gica, que colocava à sua disposição e arbítrio o mundo in-



Leandro Marcelo Cisneros 

158 

 

teiro, por meio de computadores em escritórios, os merca-
dos financeiros impuseram suas leis e preceitos a todo o 
planeta. A mundialização da nova guerra não é mais do 
que a mundialização da lógica dos mercados financeiros. 
Da anterior posição de gestores da economia, os Estados 
nacionais (e seus governantes) passaram a ser regidos pelo 
fundamento do poder financeiro: a liberdade de troca co-
mercial. Isso, acompanhado do desenvolvimento das tele-
comunicações, penetrou e se apropriou de todos os aspec-
tos da atividade social, caracterizando una guerra mundial 
total. 

Curiosamente, uma das primeiras baixas dessa nova 
guerra é o mercado nacional, o qual é abatido pela nova 
era da economia financeira global. O golpe foi tão brutal e 
definitivo que os Estados nacionais não dispõem da força 
necessária para se oporem à ação dos mercados internaci-
onais, que ultrapassa os interesses de cidadãs/ãos e gover-
nos. O capitalismo da globalização neoliberal sacrifica sem 
hesitar o capitalismo nacional, o mesmo que lhe dera fu-
turo e projeção histórica. De passagem, também explicita e 
contraria todas as falácias discursivas da ideologia capita-
lista, pois a nova ordem mundial confirma que nela não há 
democracia, nem liberdade, nem igualdade, nem fraterni-
dade, afirma Marcos. 

Esta nova ordem conta com uma nova arma de guerra, 
que foi desenvolvida concomitantemente ao nascimento 
da IV Guerra Mundial, a saber: a bomba financeira. Esta não 
só destrói a pólis (o Estado-nação neste caso) e impõe 
morte, terror e miséria a quem nela habita; não só destrói 
seletivamente, senão que também reorganiza e reordena o 
que ataca e o refaz no teatro da globalização econômica. O 
resultado disso é a anexação de países, ou conjuntos deles, 
que se somam a alguma das megalópoles comerciais do 
novo hipermercado mundial, assim como a força de trabalho 
também se reordena dentro do novo mercado de trabalho 
mundial. As megalópoles, produtos do neoliberalismo, se 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

159 

 

reproduzem em todo o planeta, sendo as zonas comerciais 
integradas o terreno onde se erigem (UE, NAFTA, Merco-
suL, etc.). Essas megalópoles não substituem as nações, 
mas as incluem e lhes atribuem novas funções, limites e 
possibilidades. Países inteiros assumem um papel mais se-
melhante ao de departamentos dentro da megaempresa. O 
neoliberalismo opera fomentando e criando destruição/des-
povoamento por um lado, e por outro, gera reconstrução/re-
ordenamento de regiões e nações, para abrir novos merca-
dos e modernizar os existentes. 

O ataque aos territórios (Estados nacionais) acontece 
destruindo as bases materiais da sua soberania nacional 
(obstáculo ético, jurídico, político, cultural e histórico con-
tra a globalização econômica) e produzindo um despovoa-
mento qualitativo em seus territórios. Esse despovoamento 
consiste em prescindir de todos aqueles que são inúteis 
para a nova economia de mercado (por exemplo os indíge-
nas). Mas, além disso, os centros financeiros operam simul-
taneamente uma reconstrução dos Estados nacionais e os re-
ordenam segundo a nova lógica do mercado mundial, fa-
zendo que os modelos econômicos desenvolvidos se impo-
nham sobre as relações sociais mais fracas. 

A IV Guerra Mundial no terreno rural, por exemplo, 
apresenta esse efeito. A modernização rural que exigem os 
mercados financeiros tenta incrementar a produtividade 
agrícola, mas o que consegue é destruir as relações sociais 
e econômicas tradicionais. O resultado disso é o êxodo ma-
ciço do campo para as cidades. Concomitantemente com 
isso, nas regiões urbanas satura-se o mercado de trabalho, 
sendo a regra a distribuição desigual do ingresso para 
quem está à procura de melhores condições de vida. Por 
trás dos projetos de investimento para a exploração de re-
cursos naturais em regiões não urbanas, vem a poluição, a 
prostituição e as drogas, ou seja, a destruição e o despovo-
amento acontecem ao mesmo tempo que a reconstrução e 
o reordenamento das áreas ou regiões. 



Leandro Marcelo Cisneros 

160 

 

Nessa nova guerra mundial, a política moderna, 
como organizadora do Estado nacional, não existe mais. 
Agora, a política é só um organizador econômico, e os po-
líticos são modernos administradores de empresas. Os no-
vos donos do mundo não são governos, não necessitam sê-
lo. Os governos nacionais se encarregam de administrar os 
negócios nas diferentes regiões do mundo. A unificação que 
produz o neoliberalismo é econômica, é a unificação de 
mercados para facilitar a circulação de dinheiro e merca-
dorias. Essa IV Guerra Mundial não só destrói as bases ma-
teriais dos Estados nacionais, como também as históricas e 
culturais. Dessa maneira, o neoliberalismo impõe uma 
guerra total: a destruição de nações e grupos de nações para 
homologá-las ao modelo capitalista dos Estados Unidos. 
Essa é uma guerra mundial, é a pior e mais cruel, pelo fato 
de o neoliberalismo deflagrá-la em todas as partes, por to-
dos os meios, contra da humanidade. 

Nessa linha, como em toda guerra, há combates, há 
vencedores e vencidos, e há pedaços rompidos dessa reali-
dade destruída. Para tentar montar o absurdo quebra-ca-
beças do mundo neoliberal é preciso muitas peças. Algu-
mas podem se encontrar entre as ruínas que esta guerra 
mundial tem deixado sobre a superfície planetária. Marcos 
entende que sete dessas peças podem ser reconstruídas, 
com o fim de alentar uma esperança para que esse conflito 
mundial não ponha fim ao rival mais fraco: a humanidade. 

São estas as sete peças do quebra-cabeças, as sete di-
mensões da realidade criadas pelo neoliberalismo: a) a du-
pla acumulação de riqueza e pobreza, nos dois polos da 
sociedade mundial; b) a exploração total da totalidade do 
mundo; c) o pesadelo de uma parte da humanidade que 
vaga errante pelo planeta; d) a relação entre crime e poder; 
e) a violência do Estado; f) o mistério da megapolítica; g) a 
multiforme bolsa de resistência da humanidade contra o 
neoliberalismo.  

 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

161 

 

3.3.1 A concentração da riqueza e a distribuição da po-
breza 

 
No mundo atual, a injustiça e a desigualdade são as 

suas características definidoras54. O progresso das grandes 
empresas transnacionais não implica o avanço das nações 
desenvolvidas, pelo contrário, ao passo que mais ganham 
os gigantes financeiros, mais se agudiza a pobreza nos cha-
mados países ricos. É um reduzido grupo de conglomera-
dos de empresas, cujas atividades planetárias cobrem, sem 
distinção, os setores primário, secundário e terciário: gran-
des explorações agrícolas, produção manufatureira, servi-
ços financeiros, comércio etc. Geograficamente, durante a 
década de 1990, elas se distribuem entre dez países. 

 

3.3.2 A globalização da exploração 
 
As políticas neoliberais evidenciaram o conteúdo fa-

lacioso de um dos seus principais argumentos retóricos, a 
saber: que do crescimento econômico das empresas de-
corre uma melhor distribuição da riqueza e do crescimento 
do emprego. Mas, a realidade não é essa. Pobreza, desem-
prego e precariedade do trabalho são suas consequências 
estruturais.55 Mais seres humanos pobres e mais empobre-
cidos, menos pessoas ricas e mais enriquecidas, essa foi a 

 

54 Marcos acompanha essa afirmação sobre a desigualdade, em 
particular, assim como todo este trabalho em geral, com autores 
e dados numéricos daquele período. Dentro dessa mesma lógica, 
Dowbor oferece dados atualizados, que a confirmam e 
aprofundam, na sua obra A era do capital improdutivo: Nova 
arquitetura do poder - dominação financeira, sequestro da democracia e 
destruição do planeta (2018). 
55 À época, Marcos trazia a seguinte relação: as 200 empresas 
mais importantes do planeta representam mais de um quarto da 
atividade econômica mundial, todavia, elas mesmas empregam 



Leandro Marcelo Cisneros 

162 

 

conclusão exposta na peça 1 do quebra-cabeças neoliberal. 
Para atingir esse absurdo, o sistema capitalista mundial 
moderniza a produção, a circulação e o consumo das mer-
cadorias. A nova revolução tecnológica (a informática) e a 
nova revolução política (as megalópoles emergentes entre 
las ruínas dos Estados nacionais) produzem uma nova re-
volução social, que consiste num rearranjo, num reordena-
mento das forças sociais, principalmente da força de traba-
lho.  

A População Economicamente Ativa (PEA) mundial 
era de 1,376 bilhão em 1960, e passou para 2,374 bilhões de 
trabalhadores em 1990. Mais seres humanos com capaci-
dade de trabalho, isto é, capazes de gerar riquezas. A nova 
ordem mundial não só acomoda esta nova força de trabalho 
em espaços geográficos e produtivos, mas também reor-
dena seu lugar (ou seu não-lugar, como é no caso dos de-
sempregados e subempregados) no planejamento globali-
zador da economia. Por exemplo, a População Mundial 
Empregada por Atividade (PMEA) modificou-se substan-
cialmente, o setor terciário (comércio, transporte, finan-
ceiro e serviços) cresceu de 42% em 1970 para 56% em 1990. 

O sistema neoliberal opera como um megapatrão, con-
cebendo o mercado mundial como uma empresa unitária, 
administrada com critérios modernizadores.  A moderna pro-
dução capitalista segue sustentando-se no trabalho de cri-
anças, mulheres e imigrantes, sem falar nas jornadas exces-
sivas, condições infra-humanas de trabalho e de moradia, 
não esquecendo as condições análogas à escravidão56. Mas, 

 

só 18,8 milhões de assalariados, ou seja, menos do 0,75 % da mão 
de obra do planeta. 
56 Lapyda (2023, p. 85) acompanha a análise de Harvey, quando 
para explicar a financeirização neoliberal, propõe a categoria de 
acumulação flexível, a qual da conta, entre outros fatores, da 
“reanimação de formas de trabalho pré-capitalistas”. Fato esse 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

163 

 

essa exploração do trabalho infantil não só acontece nos 
países subdesenvolvidos. Também na indústria do prazer 
há lugar para os infantes. A modernidade neoliberal parece 
mais próxima do bestial nascimento do capitalismo como 
sistema mundial do que da racionalidade utópica. O neoli-
beralismo invade o todo social mundial homogeneizando 
até as pautas de alimentação. A besta neoliberal impõe uma 
pesada carga para a humanidade: o desemprego e a preca-
riedade de milhões de trabalhadores no mundo são uma 
aguda realidade que não parece sequer que vá ser atenu-
ada. O desemprego em países da Organização para a Coo-
peração e o Desenvolvimento Econômico (OCDE) quase 
dobrou da década de 1960 para a de 1990. 

A imposição das leis do mercado em todo o mundo, 
o mercado globalizado, tem destruído as pequenas e mé-
dias empresas. Ao desaparecerem os mercados locais e re-
gionais, os pequenos e médios produtores ficam sem pro-
teções e sem possibilidade alguma de competir contra os 
gigantes transnacionais. O resultado é a falência maciça de 
empresas, e a consequência disso são milhões de trabalha-
dores desempregados. O absurdo neoliberal que se reitera 
é o crescimento da produção que não gera emprego, ao 
contrário, o destrói. A Organização das Nações Unidas 
(ONU) nomeia essa etapa como crescimento sem emprego.57 

Esse pesadelo não é só isso, pois além da ameaça do 
desemprego, os trabalhadores devem enfrentar condições 
mais precárias de trabalho. Maior instabilidade do em-
prego, ampliação das jornadas de trabalho e desvantagem 
salarial são consequências da globalização em geral e da 
terceirização da economia, com um significativo cresci-

 

que, para as/os indígenas mexicanas/os, em muitos casos, não 
é mais que uma continuidade. 
57 Prado (2023, p. 26-29) resume o que ele chama de subsunção do 
trabalho ao capital. 



Leandro Marcelo Cisneros 

164 

 

mento do setor de serviços em particular. As consequên-
cias de tudo isso se traduzem num verdadeiro desaba-
mento social globalizado. O reordenamento dos processos 
de produção e circulação de mercadorias e o rearranjo das 
forças produtivas produzem um excedente peculiar: seres 
humanos que sobram, que não são necessários para a nova 
ordem mundial, que não produzem, que não consomem, 
que não são sujeitos de crédito, em suma, que são descartá-
veis. Os grandes centros financeiros impõem suas leis a na-
ções e a grupos de nações em todo o mundo. Reordenam e 
reorganizam seus habitantes. Ao finalizar a operação, de-
param-se com que há sobra de pessoas. A globalização eco-
nômica fez necessária a diminuição dos salários reais em 
nível mundial e a diminuição da despesa social (saúde, edu-
cação, moradia, etc.), junto a uma política antissindical. 

 

3.3.3 Migração, o pesadelo errante 
 
No final da III Guerra Mundial, havia novos territó-

rios que esperavam ser conquistados (os antigos países so-
cialistas) e outros que deviam ser reconquistados pela 
nova ordem mundial. Para conseguir isso, os centros finan-
ceiros levam adiante uma tríplice estratégia criminosa e 
brutal: proliferam as guerras regionais e os conflitos inter-
nos; os capitais seguem rotas de acumulação atípica; e se 
mobilizam grandes massas de trabalhadores. O resultado 
dessa guerra mundial de conquista é uma grande caravana 
de milhões de migrantes no mundo todo. São estrangeiros 
no mundo sem fronteiras, prometido pelos vencedores da III 
Guerra Mundial, são milhões de pessoas que padecem a 
perseguição xenófoba, a precarização trabalhista, a perda 
de identidade cultural, a repressão policial, a fome, o cár-
cere e a morte. 

Nesse cenário, acontece também uma dupla tendên-
cia contraditória: por um lado, as fronteiras se fecham ofi-
cialmente às migrações, ao mesmo tempo em que ramos 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

165 

 

inteiros da economia atraem a mão de obra estrangeira. O 
pesadelo da migração, qualquer que seja a causa que a pro-
voque, segue rodando e crescendo sobre a superfície pla-
netária. O número de pessoas que estariam dentro do feixe 
da competência do Alto Comissariado das Nações Unidas 
para Refugiados (ACNUR) tem crescido desproporcional-
mente, considerando que em 1975 esse contingente era 
mais de 2 milhões, passando a ser mais de 27 milhões em 
1995.58 

Longe de se sujeitarem à livre concorrência tão propa-
lada pelo neoliberalismo, os mercados de emprego estão 
cada vez mais determinados pelos fluxos migratórios. Tra-
tando-se de trabalhadores especializados, essa transferên-
cia de cérebros representa muito em termos de poder eco-
nômico e conhecimentos. De toda maneira, quer se trate de 
mão de obra qualificada, quer de simples força de trabalho 
braçal, a política migratória do neoliberalismo está mais 
orientada a desestabilizar o mercado mundial de trabalho 
do que a frear a imigração. A IV Guerra Mundial, com seu 
processo de destruição e despovoamento, concomitante ao 
de reconstrução e reordenamento, provoca o deslocamento 
de milhões de pessoas. Seu destino será o de seguirem er-

 

58  Segundo ACNUR-Brasil, “ao final de 2021, o número de 
pessoas deslocadas por guerras, violência, perseguições e abusos 
de direitos humanos chegou a 89,3 milhões (um crescimento de 
8% em relação ao ano anterior e bem mais que o dobro verificado 
há 10 anos).” (Ver: 
 https://www.acnur.org/br/noticias/comunicados-
imprensa/acnur-deslocamento-global-atinge-novo-recorde-e-
reforca-tendencia-de). Nessa mesma linha, a OIT “estima que, 
entre 2017 e 2019, o número de trabalhadoras e trabalhadores 
migrantes internacionais aumentou de 164 milhões para 169 
milhões.” (Ver: 
 https://www.ilo.org/brasilia/noticias/WCMS_809321/lang--
pt/index.htm). 

https://www.acnur.org/br/noticias/comunicados-imprensa/acnur-deslocamento-global-atinge-novo-recorde-e-reforca-tendencia-de
https://www.acnur.org/br/noticias/comunicados-imprensa/acnur-deslocamento-global-atinge-novo-recorde-e-reforca-tendencia-de
https://www.acnur.org/br/noticias/comunicados-imprensa/acnur-deslocamento-global-atinge-novo-recorde-e-reforca-tendencia-de
https://www.ilo.org/brasilia/noticias/WCMS_809321/lang--pt/index.htm
https://www.ilo.org/brasilia/noticias/WCMS_809321/lang--pt/index.htm


Leandro Marcelo Cisneros 

166 

 

rantes, com seu pesadelo nas costas, e oferecerem aos tra-
balhadores com emprego nas distintas nações uma ameaça 
para sua estabilidade laboral, um inimigo para suprir a 
imagem do patrão, e um pretexto para dar sentido à sem-
razão racista que o neoliberalismo promove. 

 

3.3.4 Mundialização financeira e globalização da corrup-
ção e do crime 

 
Durante o período da chamada Guerra Fria, o crime 

organizado foi adquirindo uma imagem mais respeitável e 
não só começou a funcionar como qualquer empresa mo-
derna, mas também foi penetrando profundamente nos 
sistemas políticos e econômicos dos Estados nacionais. 
Com o início da IV Guerra Mundial, a implantação da nova 
ordem mundial e sua conseguinte abertura de mercados, 
privatizações, desregulações do comércio e finanças inter-
nacionais, o crime organizado globalizou suas atividades. 
Segundo a ONU, os ganhos mundiais anuais das organi-
zações criminosas transnacionais são da ordem de triliões 
de dólares, estimativa que considera o tráfico de drogas, as 
vendas ilícitas de armas, o contrabando de materiais nu-
cleares etc., e os ganhos das atividades controladas pelas 
máfias (prostituição, jogo, mercado paralelo de divisas, en-
tre outros), mas que não contabiliza os investimentos con-
tinuamente realizados pelas organizações criminais para 
controlar negócios legítimos, nem da dominação que elas 
exercem sobre os meios de produção dentro de numerosos 
setores da economia legal. 

As organizações criminosas dos cinco continentes 
têm desenvolvido seu espírito de cooperação mundial e, asso-
ciadas, participam da conquista e reordenamento dos no-
vos mercados. Contudo, não só em atividades criminais, 
mas também participando de negócios legais. O crime or-
ganizado investe em negócios legítimos não só para lavar 
o dinheiro sujo, mas também para se fazer de capital para 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

167 

 

suas atividades ilegais. As empresas preferidas para isso 
são as imobiliárias de luxo, a indústria do ócio, os meios de 
comunicação, a indústria, a agricultura, os serviços públi-
cos e os bancos. Em muitos países, as organizações crimi-
nosas se converteram em credores dos Estados e, pela sua 
ação sobre os mercados, exercem uma influência sobre a 
política macroeconômica dos governos. Sobre as bolsas de 
valores, elas investem igualmente nos mercados especula-
tivos de produtos derivados e de matérias primas. Além 
do mais, o crime organizado também conta com os chama-
dos paraísos fiscais. 

Além da lavagem de dinheiro sujo, os paraísos fiscais 
são usados para sonegar impostos, por isso são um ponto 
de contato entre governantes, empresários e chefões do 
crime organizado. A alta tecnologia, aplicada às finanças, 
permite a circulação rápida do dinheiro e o desapareci-
mento dos ganhos ilegais. Os negócios legais e ilegais estão 
cada vez mais imbricados, introduzem uma mudança fun-
damental nas estruturas do capitalismo do pós-III Guerra 
Mundial. 

 

3.3.5 A legítima violência de um poder ilegítimo?  
 
O Estado, no neoliberalismo, tende a se contrair ao 

mínimo indispensável. O chamado Estado de bem-estar não só 
se torna obsoleto, mas também se despoja de tudo o que o 
constituía enquanto tal e fica despido. Na globalização, te-
mos o show do Estado numa table dance se despindo de 
tudo, até ficar apenas com suas vestes indispensáveis: a 
força repressiva. Destruída sua base material, anuladas 
suas possibilidades de soberania e independência, desca-
racterizadas suas classes políticas, os Estados nacionais 
convertem-se, mais ou menos rapidamente, num mero 
aparato de segurança das megaempresas, que o neolibera-
lismo vai erigindo no desenvolvimento desta IV Guerra 
Mundial. Em lugar de orientar o investimento público para 



Leandro Marcelo Cisneros 

168 

 

a despesa social, os Estados nacionais preferem melhorar 
sua equipe, armamento e preparação para o controle da so-
ciedade. 

Um fenômeno concomitante a esse é o fato de que o 
livre jogo da oferta e demanda desafia até o monopólio da 
violência dos Estados nacionais. Como já ficou exposto na 
apresentação do crime organizado, os governos e os centros 
financeiros estão mais do que bem relacionados, assim 
sendo, o monopólio da violência já não pertence aos Estados 
nacionais. O mercado moderno o pôs à venda. Por trás da 
polêmica entre violência legítima e ilegítima, também está 
a disputa (falsa, afirma Marcos) entre violência racional e 
irracional. Certo setor da intelectualidade mundial pre-
tende que a violência possa ser exercida de modo racional, 
administrada de forma seletiva e ser aplicada com habili-
dade cirúrgica contra os males da sociedade. Mas, afinal, 
nessa disputa entre violência racional e irracional, o que se 
entende por racional? Se a resposta for a razão de Estado, 
cabe se perguntar se ela corresponde à razão da sociedade. A 
razão de Estado na modernidade não é outra coisa que a ra-
zão dos mercados financeiros. 

Na modernidade, o poder (ou seja, o financeiro) sabe 
que só pode alcançar seus objetivos com uma guerra, mas 
não com uma que seja limitada, que possa ser ganha rapi-
damente, pelo contrário, com uma guerra totalmente total. O 
mundo todo é o teatro de operações dessa guerra. 

Se a disputa pelo monopólio da violência não acon-
tece de acordo com as leis do mercado, e se ao contrário 
disso este é desafiado desde baixo, o poder mundial des-
cobre nesse desafio um possível agressor. Esse é um dos 
desafios lançados pelos indígenas em armas e em rebeldia 
do Exército Zapatista de Libertação Nacional contra o ne-
oliberalismo e pela humanidade, entre tantos outros obje-
tivos que declara.  

 
 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

169 

 

3.3.6 A megapolítica e os nanicos 
 
Os Estados nacionais são atacados pelos centros fi-

nanceiros e obrigados a se dissolverem dentro das mega-
lópoles. Mas, o neoliberalismo não só opera sua guerra 
unindo nações e regiões, pois sua estratégia de destruição e 
despovoamento, conjuminada à de reconstrução e reorde-
namento, produz uma ou várias fraturas nos Estados naci-
onais. Esse é o paradoxo da IV Guerra Mundial, feita para 
eliminar fronteiras e unir nações, porém, o que vai dei-
xando atrás de si é uma multiplicação de fronteiras e uma 
pulverização das nações que perecem nas suas garras. 

Para além dos pretextos, ideologias ou bandeiras, a 
atual dinâmica mundial de quebra da unidade dos Estados 
nacionais responde a uma política, igualmente mundial, 
que sabe que pode exercer melhor seu poder e criar as con-
dições ótimas para sua reprodução, sobre as ruínas dos Es-
tados nacionais. Nesse processo de construção das mega-
lópoles, também é preciso mencionar a fragmentação dos 
países. Marcos afirma que isso representa uma contradição 
inerente ao processo de globalização, uma das essências do 
modelo neoliberal. 

O processo de globalização, no seu conjunto, produz 
uma pulverização dos mercados internos ao acabar com os 
Estados nacionais. Estes não desaparecem nem se diluem 
nos mercados internacionais, mas consolidam sua frag-
mentação e se multiplicam (por exemplo, a Checoslová-
quia, a Iugoslávia, a URSS, Eslovénia, a Croácia, a Bósnia, 
a Chechênia, sem mencionar as regiões independentistas 
dentro de alguns países). A globalização produz um 
mundo fragmentado, cheio de pedaços isolados uns dos 
outros, não poucas vezes rivais entre si. Um mundo cheio 
de compartimentos estanques, comunicados apenas por 
frágeis pontes econômicas: “um mundo de espelhos que-
brados refletindo a inútil unidade mundial do quebra-ca-
beças neoliberal”, nas palavras de Marcos (1997). 



Leandro Marcelo Cisneros 

170 

 

O neoliberalismo não só fragmenta o mundo que su-
põe unir, mas também produz o centro político-econômico 
que dirige esta guerra. Como assinalamos antes, os centros 
financeiros impõem sua lei (a do mercado) às nações e aos 
grupos de nações. Convém então falar da megapolítica, 
sendo ela o meio pelo qual se decidirá a ordem mundial. A 
megapolítica globaliza as políticas nacionais, isto é, sujeita-
as a uma direção, na qual primam os interesses mundiais, 
que regularmente são contraditórios aos interesses nacio-
nais, cuja lógica é a do mercado, ou seja, a do ganho eco-
nômico. Com esse critério economicista, decide-se sobre 
todos os assuntos, inclusive os que são políticos. São pou-
cos, muito poucos, os membros que pertencem a esta me-
gaesfera. 

O poder mundial dos centros financeiros é tão 
grande, que podem prescindir da preocupação pelo viés 
político de quem está no comando de um Estado, desde 
que se garanta que o programa econômico, isto é, a parte 
que corresponde ao megaprograma econômico mundial, 
no seja alterado. Pois este, de nenhuma maneira, tolerará 
que uma alternativa de organização econômica, política e 
social se consolide. Para a megapolítica, as políticas nacio-
nais são feitas por nanicos que devem se ajustar aos ditados 
do gigante financeiro. 

 

3.3.7 As bolsas de resistência 
 
A aparente infalibilidade da globalização se choca 

com a teimosa desobediência da realidade. Ao mesmo 
tempo que o neoliberalismo leva adiante sua guerra mun-
dial, em todo o planeta se vão formando grupos de incon-
formistas, núcleos de rebeldes. Esses focos de rebeldia ao 
neoliberalismo são de todos os tamanhos, de diferentes co-
res, das formas mais variadas. Sua única semelhança é o 
fato de resistirem à nova ordem mundial e ao crime contra a 
humanidade que implica a guerra neoliberal. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

171 

 

Ao tratar de impor seu modelo econômico, político, 
social e cultural, o neoliberalismo pretende subjugar mi-
lhões de seres e se desfazer de todos aqueles que não têm 
lugar em sua nova partilha do mundo. Contudo, acontece 
que esses prescindíveis se rebelam e resistem ao poder que 
quer eliminá-los. Todos aqueles e aquelas que não apenas 
sobram, mas que também incomodam a ordem e o progresso 
mundiais, rebelam-se, organizam-se e lutam. Sabendo-se 
iguais e diferentes, os excluídos da modernidade começam a 
tecer as resistências contra o processo de destruição/des-
povoamento e reconstrução/reordenamento que leva adi-
ante o neoliberalismo, no formato de uma guerra mundial. 

As/os zapatistas pensam que no México a recupera-
ção e defesa da soberania nacional é parte de uma revolu-
ção antineoliberal. Paradoxalmente, o EZLN é acusado de 
pretender a fragmentação da nação mexicana. A realidade 
é que os únicos que têm falado em separatismo são os em-
presários e políticos que têm impulsionado e implantado o 
neoliberalismo a ferro e fogo na nação mexicana. As/os za-
patistas pensam que é necessária a defesa do Estado naci-
onal perante a globalização e que as tentativas de partir o 
México em pedaços vêm do grupo governante e não das 
justas demandas de autonomia para os povos indígenas. O 
EZLN e o melhor do movimento indígena nacional não 
querem que os povos indígenas se separem do México, 
pelo contrário, que sejam incorporados e acolhidos, que se-
jam reconhecidos como parte do país, respeitando suas es-
pecificidades.  

Todavia, não há resistência e luta contra o neolibera-
lismo apenas nas montanhas do sudeste mexicano. Em ou-
tras partes do México, na América Latina, na América do 
Norte, aliás, nos cinco continentes, as bolsas de resistência 
se multiplicam. Cada uma delas tem sua própria história, 
suas diferenças, suas igualdades, suas demandas, suas lu-
tas, suas conquistas. Se a humanidade ainda tem esperan-
ças de sobrevivência, de ser melhor, essas esperanças estão 



Leandro Marcelo Cisneros 

172 

 

nas bolsas que formam os excluídos, os sobrantes, os des-
cartáveis. Há tantos modelos de resistência como experiên-
cias dela há, assim como mundos há no mundo. 

Com certeza, há mais peças do quebra-cabeças neo-
liberal, por exemplo: os meios de comunicação, a cultura, 
a poluição, as pandemias. Aqui só mostramos os traços 
fundamentais de sete delas. Estas sete bastam para que o/a 
leitor/a perceba que é impossível montá-las.  Esse é o pro-
blema do mundo que a globalização tem pretendido reor-
ganizar: as peças não encaixam. Por isso, e por outras ra-
zões que não são o propósito deste texto, é necessário fazer 
um mundo novo. Um mundo onde caibam muitos mun-
dos, onde caibam todos os mundos. Dizia o Velho Antônio 
ao Marcos: 

 
[...] Se não podes ter a razão e a força, escolhe 
sempre a razão e deixa que o inimigo tenha a 
força. Em muitos combates pode a força obter 
a vitória, mas na luta toda só a razão vence. O 
poderoso nunca poderá tirar razão da sua 
força, mas nós sempre poderemos obter força 
da razão. (Marcos, 1997) 

 
Esta reflexão sintetiza e explicita o fundamento ético-

político que justifica a necessidade de resistências e combate 
ao neoliberalismo. Essa luta não pode mais ser uma tenta-
tiva de mitigação ou de contemporização com as propostas 
do capitalismo neoliberal, ou financeiro, pois já não se trata 
de uma mera diferença de opiniões e posições. Pelo contrá-
rio, é a possibilidade de sobrevivência da humanidade que 
está em jogo. Por isso, uma revolução se faz necessária. 

 

3.3.8 Algumas considerações 
 
Embora Marcos, no início do texto, afirme que na IV 

Guerra Mundial há espaço para apenas um único patrão, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

173 

 

pelo desenvolvimento posterior dos argumentos, fica claro 
que esse único é o sistema de relações de poder (econômico 
e político) proposto pelo neoliberalismo. Porém, também 
fica claro que, ao mesmo tempo, são vários os polos em 
torno dos quais orbita o poder de tomada de decisões, 
sendo não mais algumas grandes potências nacionais 
(EUA, Rússia, China, por exemplo), mas, e principalmente, 
centros financeiros (Nova Iorque, Londres, Hong Kong, 
entre outros), assim como as administrações centrais de 
grandes conglomerados de empresas, que controlam fatu-
ramentos superiores a muitos PIBs de vários países (só 
para citar uma das referências de grandeza). 

Marcos afirma que o fundamento do capitalismo fi-
nanceiro é a liberdade de troca comercial. Porém, talvez esse 
seja um aspecto da análise que ainda não estava suficien-
temente estudado ou desenvolvido, pois entendemos que 
dito fundamento, propriamente falando, e mais correta-
mente identificado, é a tendência espontânea e própria da 
lógica capitalista, a saber: a procura do capital de se repro-
duzir e crescer incessante e constantemente, da forma mais 
rápida e eficaz. Assim sendo, a partir das novas tecnolo-
gias (informática e telecomunicações), a nova modalidade 
da mais-valia não provém mais das extensas jornadas de 
trabalho, nem da alta tecnologia nas fábricas, para aumen-
tar a produtividade, mas da especulação financeira, através 
das vendas de títulos, ações e produtos derivativos no mer-
cado de valores e futuros. Finalmente, o capital no seu pa-
roxismo, isto é, o dinheiro produzindo dinheiro, sem ne-
cessidade da produção de mercadoria para seu cresci-
mento e acumulação59. 

A respeito do Estado mínimo, que se reduz para ape-
nas cumprir com a função de repressão, ainda que não seja 

 

59 Dowbor (2017) dirá que é uma via suicida do capitalismo, por 
ser autofágica e contrária à sua própria lógica, mas não deixa de 
ser a lógica neoliberal. 



Leandro Marcelo Cisneros 

174 

 

falso, porém apresenta-se como uma tese muito simplifi-
cada e básica a esse respeito. Por exemplo, no livro que é 
quase contemporâneo ao texto de Marcos, As Prisões da Mi-
séria, de Loïc Wacquant60, apresenta-se uma tese mais so-
fisticada, na qual se propõe um Estado mínimo (ou até com-
pletamente ausente) para tudo o que seja despesa social para 
a grande maioria da população que pertence à base da pi-
râmide da sociedade, enquanto, ao contrário, haveria um 
Estado máximo para aquele 1% que concentra a maioria da 
riqueza e da renda da sociedade, setor da sociedade para o 
qual se aprovam leis para garantir que continue o processo 
de alta concentração de riqueza e renda em quantidade de 
pessoas cada vez menor. 

Pelo até aqui exposto, podemos afirmar que a revolu-
ção zapatista é concebida teoricamente e efetivada na prá-
tica pela realização da política zapatista. Esta perspectiva 
teórico-prática faz com que, por momentos, possa haver 
uma falta de clareza a respeito da efetiva existência de uma 
teoria da revolução, ou se, em seu lugar, não estaríamos di-
ante de uma teoria com pretensões revolucionárias. De fato, 
estabelecer esse limite não é tarefa fácil, mas, aqui, tenta-
mos fazê-lo, para evidenciar o que poderíamos chamar de 
uma teoria da revolução zapatista. Contudo, neste trabalho 
não temos condições de afirmar se estamos perante uma 
teoria da revolução, e por isso temos nos limitado a enfati-
zar que, por ora, até onde esta pesquisa conseguiu avançar, 
podemos afirmar que há uma concepção zapatista de revolu-
ção. 

Esta particularidade de que a concepção e a realiza-
ção prática da revolução zapatista aconteçam pela realização 
da política zapatista se verifica no caráter radical dos seus 
princípios, no método e nos objetivos; na inegociabilidade 

 

60 Primeira edição francesa em 1999 e a primeira portuguesa, no 
Brasil, em 2001. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

175 

 

destes; na definição de um projeto emancipatório de es-
querda que se coloca em luta, sem claudicação e até as úl-
timas consequências, contra o capitalismo neoliberal; pro-
pondo-se a meta de acabar com o capitalismo, mas, e fun-
damentalmente, fazendo e sendo diferente do que o capita-
lismo é e faz; trazendo a política e sua lógica autentica-
mente cultivada nas duas instituições que Ocidente desen-
volveu na sua história, a saber: a democracia e a república, 
sendo estes dois pilares, conjuntamente, o eixo da vida em 
sociedade. Tudo isso para propor um novo projeto civili-
zatório, um novo pacto social, no qual sejam cumpridas as 
promessas que a revolução burguesa de 1789 não efetivou 
realmente, pois o discurso utópico da sua realização era de 
universalidade, e não o modelo de organização social ba-
seado, exatamente, na desigualdade e na assimetria no do-
mínio do poder e na distribuição das riquezas. A concep-
ção zapatista de revolução consiste em fazer um diagnós-
tico, elaborar um prognóstico, propor um projeto alterna-
tivo universal e realizá-lo efetivamente, nem que seja à re-
velia das instituições dentro do próprio território conquis-
tado, dando continuidade à revolução iniciada por Fran-
cisco Villa e Emiliano Zapata, e traída pelas elites econô-
micas e políticas descendentes do colonizador. Assim o 
sintetiza o SCI Moisés, falando do povo zapatista nas co-
munidades: 

 
[…] Eles dizem que valeu a pena esta luta de 
resistência e rebeldia [...] esta é a mudança que 
queremos: povo manda, governo obedece, nos 
fatos, não palavras, como se diz. E a grande 
mudança que eles têm visto é que, pois, os in-
surgentes e os mandos entendemos o que quer 
o povo, nós não queremos ser governo. E nos 
convenceram, porque é a verdade o que dizem 
os povos. Está bem, pois é que somo revoluci-



Leandro Marcelo Cisneros 

176 

 

onários, somos insurgentes, mas os que o en-
frentam diariamente, noite e dia, são os povos. 
Então, pois, eles sabem mais. 
[…] Pois, porque podemos cantar que quere-
mos um novo mundo … O que fazes se apenas 
cantas? Tens que te arriscar a construi-lo. Sim, 
pois por isso estamos chamando, pois para 
pensá-lo, discuti-lo, analisá-lo, estuda-lo, de-
pois decidi-lo. 
[…] [jornalista] Que significa ser zapatista, sem 
ser indígena e vivendo longe de Chiapas? [Moisés] 
Lutar, sem se render, sem se vender nem clau-
dicar. Como seja, há de se libertar este mundo. 
Isso é ser zapatista. E sempre pedindo o pensa-
mento do povo. Se deixamos de lhe preguntar 
ao povo, aí começa a equivocação. Sempre ao 
povo, ainda que se equivoque o povo, é o povo 
que tem que corrigir depois. Porque se nós so-
mos lideranças, aqui, e se nós nos equivoca-
mos, o povo é que paga. É correto? É correto 
que nos equivocamos e quem paga é o povo? 
Pois, há de se perguntar ao povo e fazer o que 
diz o povo. Se o povo se equivoca, é o mesmo 
povo quem o sofre e o mesmo povo que vai 
corrigir. Porque é ele que se equivocou, não 
nós. Por isso nós temos que ser representantes. 
(Moisés, 2016) 61 

 
Dito às avessas, a novidade que propõe o Zapatismo 

para o campo político e intelectual da esquerda é pensar e 
realizar uma política que, por si própria, constitui uma re-
volução, para nos desvencilhar de velhas dicotomias, 
como a de revolução vs. reformismo, que tanto marcaram o 

 

61  Entrevista de 23 de abril de 2016 
(https://www.youtube.com/watch?v=EfCVyfiqXVY). 

https://www.youtube.com/watch?v=EfCVyfiqXVY


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

177 

 

século XX. Pois, pelos argumentos e fatos apresentados, 
podemos afirmar que a experiência teórica e política do Za-
patismo evidencia uma outra possibilidade fora desse bi-
nômio, criando condições materiais e espirituais, reais, 
para um projeto emancipatório e para uma realidade que 
efetive concretamente essa utopia, dentro das condições 
possíveis, porém, com base em um exercício crescente da 
autonomia, com poder, também crescente, de influenciar e 
direcionar a construção de outra hegemonia. 

Por isso, podemos afirmar que, desde 1983, é uma re-
volução que vem sendo pensada, (re)elaborada e posta em 
andamento, que, como disse o Velho Antônio, se sabe 
quando começa, mas não quando acaba. 

 
Até aqui, desenvolvemos os conteúdos relativos à 

concepção teórico-prática de revolução do Zapatismo, com 
base na produção documental própria das/os zapatistas. 
Para o seguinte capítulo, propomos um trabalho menos 
descritivo, e mais de análise teórica e crítica, centrado em 
teorizações do campo filosófico. Importante é frisar que, a 
partir deste ponto, deixaremos em segundo plano os docu-
mentos e as teorizações das/os zapatistas, para colocar 
essa produção em diálogo e em tensão com outras que, 
aliás, não analisam o fenômeno do Zapatismo com a cen-
tralidade com a qual nós o fazemos, mas apenas como mais 
um fenômeno entre outros que estão acontecendo conco-
mitantemente. 

 
 





 

4 É O ZAPATISMO PROPRIAMENTE UMA 

REVOLUÇÃO? 

 
 
O capítulo anterior cumpriu com o propósito de 

apresentar de forma sistemática os elementos de juízo le-
vantados nos documentos e comunicados elaborados e pu-
blicados pelas/os zapatistas, no período de 1993 a 2001. Se-
gundo entendemos, esses elementos se coadunam com os 
já expostos no capítulo 2, junto aos quais se justifica afir-
mar que há, primeiramente, uma filosofia política zapatista, 
assim como também dizer que há uma singular concepção 
de revolução zapatista. 

Este trabalho tem-se esforçado em seguir os princí-
pios metodológicos inicialmente expostos com o intuito de 
permitir que as/os zapatistas, na medida do possível, fa-
lassem por si próprias/os. Para podermos apreciar suas for-
mulações, cuidando de não cair em alguma modalidade de 
colonização epistêmica, por ser este um dos flagelos contra 
os quais elas/es também lutam. 

Todavia, também faz parte da nossa metodologia 
confrontar as teses desse pensamento com outras produ-
ções e correntes teóricas, pelas razões já mencionadas. Por 
um lado, se de fato há uma filosofia política zapatista, ela 
tem que poder dialogar e se confrontar com outras linhas 
de análise e perspectivas de compreensão, justamente, 
para poder provar sua potencialidade. Esse desafio, 
elas/es mesmas/os o declaram e o manifestam em mais de 
uma ocasião. Por outro lado, justamente por essa predis-
posição ao diálogo e ao confronto de ideias é que o Zapa-
tismo se apresenta como avesso a qualquer tipo de funda-
mentalismo milenarista ou identitário. Por essa razão, seria 
impróprio da nossa parte não apresentar essa produção, 
também dessa maneira, ou seja: em diálogo, em confronto 



Leandro Marcelo Cisneros 

180 

 

legítimo de ideias e propostas, e não de forma dogmática, 
autorreferencial e/ou narcísica. 

Nessa linha de trabalho, a seguir, estabeleceremos 
um diálogo com as teses do sociólogo político Benjamín 
Arditi (2009), cujas análises serviram de referência impor-
tante para identificar elementos teóricos presentes na con-
cepção zapatista de revolução, destacando que está direta-
mente vinculada à concepção e ao exercício efetivo da po-
lítica. 

 
4.1 A POLÍTICA EMANCIPATÓRIA ZAPATISTA É 

UMA REVOLUÇÃO? 

 
Nesta seção, interessa-nos aprofundar, principal-

mente, a tese de Arditi sobre a atividade de revolucionar, já 
apresentada no capítulo 3 deste trabalho. 

Nessa perspectiva, a proposta é estabelecer um diá-
logo com Arditi, não para questionar suas teses, nem para 
afirmar o que possa estar certo ou errado, mas para consi-
derar conteúdos teóricos, já não do discurso zapatista, para 
continuar a nos perguntar se podemos afirmar que há uma 
concepção zapatista de revolução, que apresente característi-
cas próprias e/ou inovadoras para a discussão filosófico-
política. Lembramos que precisamos desta estratégia pelo 
fato de nosso trabalho se basear numa produção documen-
tal que não é propriamente uma produção filosófica, como 
convencionalmente se conhece. Por essa razão, após ter-
mos extraído os conteúdos filosóficos que identificamos 
nesse pensamento e que consideramos relevantes para 
nossa pesquisa (capítulos 2 e 3), cumpre oportunizar o di-
álogo com outras produções, para melhor caracterizar es-
ses conteúdos e para nos ajudar a tensionar as teses zapa-
tistas com o objetivo de avaliar a robustez e a potenciali-
dade desse pensamento para a discussão filosófico-polí-
tica. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

181 

 

Convém esclarecer que abordaremos só alguns dos 
conteúdos desenvolvidos por Arditi, e não todas as suas 
referências teóricas, nem todas as suas teses, mas apenas 
aquelas que entendemos ser úteis para melhor continuar a 
explicar a concepção zapatista. Especialmente, concentrar-
nos-emos nas argumentações dos capítulos 6 e 7 de La po-
lítica en los bordes del liberalismo. Diferencia, populismo, revo-
lución y emancipación, obra de 2009. 

Também convém dizer que a perspectiva de Arditi é 
interessante, uma vez que suas indagações e análises tran-
sitam entre a filosofia política e a sociologia política, fa-
zendo alguns acenos para a ética. Nesse sentido, essas con-
siderações só vêm a contribuir para a perspectiva interdis-
ciplinar já apresentada por nós nos pressupostos metodo-
lógicos deste trabalho. 

Iniciaremos com os argumentos de Arditi, para de-
pois fazermos nossas considerações de como e o quanto es-
sas teses conversam com o pensamento zapatista a respeito 
do que denominamos de concepção zapatista de revolução.  

Arditi se questiona se o discurso de emancipação é um 
anacronismo, assim como se pergunta se a política radical 
classista é uma proposta ultrapassada e superada nos pri-
meiros anos do século XXI. Para tentar uma resposta a esse 
questionamento, primeiramente, é conveniente definir em 
que consistiria essa política emancipatória. 

De início, e por contraste, uma política emancipatória 
não pode ser qualquer variante dentro da compreensão da 
política como arte do possível, como Bismarck afirmara (Ar-
diti, 2009, p. 163). Ou seja, desqualificar como ingênua 
e/ou ineficaz qualquer tentativa de busca de um dever ser 
normativo para a política. Seguindo nessa linha de raciocí-
nio, uma política emancipatória também não se coaduna 
com qualquer posição conhecida dentro do espectro do ga-
topardismo (Arditi, 2009, p. 164). Isto é, difere do que tam-
bém se conhece como cinismo político, que impulsiona a 
política de mudar o estado atual das coisas, para que nada mude. 



Leandro Marcelo Cisneros 

182 

 

Seja qual for a orientação doutrinária, dentro das es-
querdas, podemos concordar em que uma discussão cen-
tral gira em torno da concepção de bem, e que esta definição 
fundamentalmente diz respeito às definições de liberdade, 
igualdade e democracia. Concomitantemente, a noção de 
emancipação igualmente pressupõe uma relação com a di-
mensão ética, pois não se furta a uma discussão nem a uma 
proposição do que seja uma sociedade boa, em grande parte 
alimentada pelo conteúdo utópico presente nesse pensa-
mento, corrente ou doutrina. 

Nesse sentido, Arditi (2009, p. 166) destaca a impor-
tância do impossível, entendido como mobilizador, justa-
mente pelo efeito que causa no tempo atual, pelo impulso 
que faz que as pessoas ajam de uma determinada maneira, 
embora esse impossível seja algo que não ocorreu ou que 
dificilmente ocorrerá. 

Uma das linhas de argumentação que o sociólogo de-
senvolve extensamente é se valer dos conceitos de polícia, 
política e partilha do sensível de Rancière, para sinalizar a 
função inicial de uma política emancipatória, qual seja: a 
de dar visibilidade ao invisibilizado. Porquanto, a partir 
disso, ela poderá também redefinir o que efetivamente é 
possível fazer visando a mudanças substanciais. 

Com base nesses primeiros elementos é possível afir-
mar que uma política emancipatória não busca um reposi-
cionamento dentro da ordem existente, como sugeriria 
uma concepção de política no sentido da arte do possível, já 
que no pensamento político que procura a emancipação, o 
impossível já está implicado no pensamento do possível, na 
forma de promessa de algo diferente por vir. 

Na procura dessas grandes transformações, é o status 
quo que está sendo mobilizado, por um questionamento a 
partir da relação entre atos individuais e movimentos co-
letivos. É nessa relação que acontecem gestos que têm o 
valor da exemplaridade, e é nesse jogo entre o singular e o 
coletivo, que pode se produzir alguma disrupção do dado. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

183 

 

O questionamento que Arditi (2009, p. 172) faz a res-
peito da problematicidade da concepção de revolução na 
visão comunista tem a ver com a perspectiva da promessa 
de algo por vir, nos termos de uma crença na redenção uni-
versal, pautada num télos e numa escatologia.62 

Mediante o abandono de argumentos baseados 
numa suposta essência humana e, também, desligando a 
emancipação de teorizações sustentadas num télos de pro-
gresso, em vez de ir à procura de mostrar o fundamento 
último do ser, é mais interessante e profícuo pensar na 
emancipação como uma tarefa de Sísifo. Esta perspectiva se 
afasta do tipo de pensamento orientado pela ideia de re-
denção. 

Nesse sentido, o autor cita Benjamin e Löwy para de-
limitar a natureza das interrupções emancipatórias, carac-
terizando-as como breves episódios que furam a normali-
dade da dominação (Arditi, 2009, p. 175).  

Assim sendo, Arditi (2009, p. 176) propõe uma defi-
nição mínima de emancipação, qual seja: “pode-se falar de 
emancipação quando há uma disputa a respeito de se as 
condições atuais ou, se se preferir, as relações sociais exis-
tentes, promovem ou danificam a igualdade e a liberdade, 
e a respeito de se outro mundo é possível”. Portanto, nessa 
linha de compreensão, uma política emancipatória busca 
interromper a ordem estabelecida para redefinir o possível, 
para propor e realizar uma ordem menos desigual e menos 
opressiva. Evidentemente, isto não se concretiza e não é re-
duzível a um único ato. Diferentemente disso, seria mais 
conveniente entender as ações de uma política emancipa-
tória como atos performáticos que enunciam o presente 
como um tempo do nosso devir histórico. 

 

62 Arditi ancora seu argumento no conceito de desvelamento de 
Rancière, para romper o nexo e abandonar as ideias de télos e de 
escatologia. 



Leandro Marcelo Cisneros 

184 

 

Importante é dizer que a política emancipatória pos-
sui uma dimensão normativa pela qual se afirma que são 
preferíveis as condições de ampliação de liberdade e igual-
dade. No mesmo sentido, a política emancipatória possui 
uma dimensão ética, por meio da qual se faz um chamado 
a se envolver nas disputas pelo status de ditas condições de 
ampliação da liberdade e da igualdade.63 Evidentemente, 
a política emancipatória tem um modo de subjetivação, 
pelo qual os sujeitos envolvidos se negam a aceitar a or-
dem estabelecida como natural, exigindo um mundo dife-
rente. Assim sendo, é por meio da polêmica que se poderá 
corroborar tais orientações normativas e éticas, o que lhes 
confere a sua dimensão existencial dentro de uma política 
emancipatória. 

Nesse ponto, Arditi (2009, p. 177) cita Schmitt, para 
trazer uma definição operacional do existencial, afirmando 
que a natureza política de um grupo depende de: a) esta-
belecer uma clara diferença entre amigos e inimigos; e b) 
ser capaz de enfrentar estes últimos em combate. É impor-
tante destacar que esse modo de se dispor a existir implica 
uma dimensão de risco, que está presente em todo enfren-
tamento.64 

Uma política de emancipação, pode ser pensada 
como um esforço sustentado ao longo do tempo, pelo fato 
de que nela as pulsões emancipatórias não ser algo excep-
cional. Por isso, este entendimento contraria o sentido clás-
sico de revolução, entendido pelo contínuo: insurreição–

 

63 Para ampliar a dimensão da ética zapatista, caracterizada como 
uma ética de parresiastas, ver Foucault (2010a); Marcos (1994e; 
2006b; 2007a). 
64 A tese sobre a ética zapatista como uma ética de parresiastas não 
é baseada em Schmitt, mas em Foucault (2010a), ficando melhor 
explicado o risco existencial assumido, em decorrência do agir 
ético consciente e deliberado como realização efetiva da 
liberdade. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

185 

 

derrocada–reinstituição. Porque, segundo Arditi sustenta na 
sua obra, e nós neste trabalho, a política emancipatória não 
se reduz ao big bang insurrecional. 

Para aprofundar essa tese, uma primeira considera-
ção diz respeito ao fato de que nem toda concepção de ra-
dicalismo está ligada a uma visão jacobina de revolução. Ou 
seja, podemos pensar em perspectivas e proposituras de 
radicalismo político sem tomar 1789 como o único modelo 
possível. Ainda que, como bem sabemos, alguns momen-
tos icônicos têm a capacidade de transmitir o caráter extra-
ordinário de um evento e mistificar uma revolução, na me-
dida em que faz parecer uma ruptura absoluta que aconte-
ceu num único e glorioso momento. Daí essa semelhança 
com um evento do tipo do big bang, único, absoluto, de 
ruptura total com todo o anterior, gerador do completa-
mente novo, promissor de um universo infinito, absoluta-
mente diferente do que antes havia. Entendimento esse 
que se combina e reforça numa visão dicotômica da relação 
entre o efêmero e o duradouro, que apresenta a relação entre 
a insurreição e a rebelião em confronto com o novo Estado 
ou regime, por serem os primeiros fugazes e passageiros, 
enquanto que os últimos são os permanentes. Nesse sen-
tido, essa perspectiva também enclausura a revolução num 
esquema banal de sucesso vs. fracasso. 

Aqui, a questão a levantar é se essa dicotomia faria 
sentido, uma vez que, se a aceitarmos, teríamos que aceitar 
como fracasso a incapacidade de tomar o controle da estru-
tura do Estado. Mas, e se a opção estratégica para a mu-
dança radical fosse, justamente, negar-se a tomar o poder 
ou a instituir um novo Estado?65 

 

65  Para ancorar esta tese, Arditi (2009, p. 179-180) cita alguns 
teóricos, como Virno, Hardt e Negri como sendo propostas já 
existentes dentro da academia, com conceitos tais como o de 
êxodo, saída, deserção do Estado para uma política da multidão; 
assim com Holloway com a tese de mudar o mundo sem tomar o 



Leandro Marcelo Cisneros 

186 

 

Aqui, concordamos com Arditi em citar o CCRI–
EZLN66 como exemplo desse fracasso posto como estraté-
gia. Isso nos depara com o paradoxo de uma visão revolu-
cionária, uma atividade de revolucionar, que se nega a se tor-
nar um novo Estado: uma maneira de entender a revolução 
fora da matriz jacobina e da oposição binária entre sucesso 
e fracasso. Nesse sentido, a singularidade revolucionária 
não consistiria num epicentro ou ponto de fratura que tra-
balha sozinho, mas em uma multiplicidade de lugares des-
contínuos onde se enunciam desafios ao status quo.67 

Desvinculada a mudança revolucionária da ideia de 
momento único, ela adquire um sentido performativo: tal 
como os enunciados performativos, implica uma ação no 
momento mesmo da enunciação. Dessa maneira, a ativi-
dade de revolucionar coincide com as ações da política eman-
cipatória na medida em que ambas concebem o tempo do 
político de uma maneira muito especial, a saber: que em 
vez de propor as mudanças como ocorrências que virão 
num futuro longínquo, mas esplendoroso, elas estruturam 
o agora como tempo de nosso devir-outro. 

 

poder; ou a proposta de se marginalizar, se tornar nativo de Bey, 
optando pelo caos, retornando ao estado de natureza, ou, 
melhor, à Zona Autônoma Natural (ZAT). Arditi lembra que a 
ZAT se inspira na ideia de rizoma de Deleuze e Guattari, sendo 
semelhante ao que estes autores chamam de devir minoritário; ou, 
como Rancière prefere falar: a desclassificação própria dos 
processos de subjetivação. 
66 Ele só se refere ao EZLN. Não sabemos se, por comodidade, 
optou pela figura da sinédoque, ou se, realmente, ele 
desconsidera a instituição civil e política como significativa e 
parceira da organização militar, aliás, como real e efetivo 
Comando Geral desta. 
67  Para este argumento, Arditi se baseia no pensamento 
foucaultiano da Arqueologia do saber, e sua tese sobre a coerência 
sistêmica como regularidade na dispersão. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

187 

 

Importa lembrar que, mesmo dentro da tradição 
mais próxima do marxismo-leninismo, por exemplo 
Gramsci, que ainda se mantém dentro do paradigma de re-
volução como refundação e instituição de um novo Estado, 
ele já rejeitava o putschismo. E seguindo nessa linha de ra-
ciocínio, Arditi se serve de Laclau e Mouffe, para analisar 
a liderança ex ante estudada por Gramsci, e coincide em di-
zer que “uma classe não toma o poder do Estado, mas devém 
Estado” (2009, p. 181). Esse devir não pode ser reduzido a 
um evento único.68 

Porém, não devemos esquecer que o fenômeno estu-
dado neste trabalho se aproxima mais de uma revolução 
contínua da vida cotidiana, que implicaria uma revolução 
que não se detém perante as portas do Estado; ficando 
mais próximo das ZATs de Bey, em contraponto polêmico 
à visão Estado-cêntrica de Gramsci. 

Para aprofundar essa análise da política emancipató-
ria não reduzida a um big bang insurrecional, além das con-
siderações a respeito de um desligamento da concepção de 
radicalismo de uma compreensão na perspectiva jacobina, 
Arditi (2009, p. 182) analisa o que ele entende como a região 
intersticial da política e o afazer transformador, que tem a ver 
com a importância política da brecha entre a inscrição e o 
inscrito, entre a instituição e o instituído. Essa região inters-
ticial não se caracteriza pela dominação pura, nem pela li-
berdade absoluta, sendo uma área cinzenta onde os desa-
fios e as transformações são acontecimentos possíveis e, 

 

68 Aqui precisamos esclarecer que, no caso do Zapatismo, esta 
afirmação seria parcialmente correspondente. Porque é verdade 
que se propõem mudar não apenas o Estado, mas o sistema 
político e a sociedade como um todo. Mas, não corresponderia, 
se essa frase desse a entender que seriam as/os zapatistas que se 
tornariam chefes e comando do Estado mexicano. 



Leandro Marcelo Cisneros 

188 

 

até, frequentes.69 Seguindo essa análise, Arditi entende que 
essa brecha seria uma espécie de ponto cego, operando 
como condição de possibilidade para que apareça um se-
gundo mundo, ainda dentro do primeiro. Se não existisse 
a brecha entre o dado e o que pode ser, não haveria lugar 
para a instituição do dissenso e só teríamos a naturalização 
do já dado. Esse espaço aberto pela brecha não é pré-cons-
tituído, é o espaço que faz sua aparição através da polê-
mica sobre a igualdade e a liberdade. Assim, podemos afir-
mar com Arditi que todo ponto cego gerado por políticas 
de emancipação é um sintoma de um presente entendido 
como tempo de um devir outro, havendo um encontro en-
tre as relações de poder e as estratégias de luta e insubor-
dinação, limitando-se umas às outras constantemente. 
Como advertia Foucault, a dominação é uma situação estra-
tégica entre adversários.70 Situação essa que, segundo Ar-
diti, abre uma zona intersticial, caracterizada por ser um es-
paço de tensão, não região de liberdade irrestrita. 

Uma política que busque interromper o dado se uti-
liza desse interstício para introduzir mudanças no estado 
de coisas atual, operando como um espaço para trazer à 
tona negociações relativas à liberdade e à igualdade na 
vida cotidiana. O revolucionar e a região intersticial enfra-
quecem a interpretação ‘realista’ da arte do possível, ao an-
tecipar algo por vir e ao atuar para que esse por vir acon-
teça. Também invalida a crença de que a emancipação está 
sempre e necessariamente ligada a momentos excepcionais 
de disrupção da ordem estabelecida. Lembra-nos da im-

 

69 Neste argumento, Arditi toma as categorias de Rancière para 
pensar essa brecha, com base em sua distinção entre polícia 
(partilha do sensível) e política (instituição do dissenso), por ser 
a política que abre uma brecha no interior da partilha do sensível, 
na tentativa de a polícia identificar a inscrição com o inscrito. 
70 Arditi cita a tese de Faucault de O sujeito e o poder. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

189 

 

possibilidade de haver uma ordem que domine tudo abso-
lutamente. Dessa maneira, tudo isso reforça o argumento 
do caráter cotidiano da prática da emancipação. 

Arditi se questiona por que reabrir o expediente da 
revolução. Ele argumenta, começando pela consideração 
do que seja o político, entendendo-o como um modo de ins-
tituição da sociedade para ordená-la. Dessa maneira, o po-
lítico é o momento do antagonismo, assim como uma ca-
pacidade de diferenciar amigos de inimigos e uma dispo-
sição a tomar partido. Partindo desse pressuposto, Arditi 
afirma que a revolução é uma das possibilidades estrutu-
rais do político, especialmente um caso limite de disrupção, 
instituição, reativação ou enfrentamento amigo-inimigo. 
Se partirmos do senso comum, esse caso limite se entende 
como refundação do todo social; mas também pode indicar 
mudanças que procuram libertar pessoas de relações de 
sujeição ou transformar substancialmente as relações de 
poder, os códigos legais, costumes ou rituais. 

Assim, neste segundo sentido, poderíamos entender 
a revolução dentro da perspectiva geral de emancipação, 
sendo esta a compreensão que mais interessa a Arditi. Isto 
lhe permite explorar o papel político de uma vontade de re-
volução, que vai além dos limites da insurreição. Nas suas 
palavras: “A vontade de revolução descreveria não só o 
momento de um golpe de mão, senão também uma atitude 
ou ação de revolucionar que estará igualmente decidida a 
reestruturar o cosmos de maneira radical” (Arditi, 2009, p. 
189, grifos no original).  

Dito isso, convém fazer a pergunta sobre o que esta-
mos dizendo quando falamos em radical, especialmente 
para qualificar esse tipo de mudança, que é a que caracte-
rizaria as ações de revolucionar. 

Ante a ausência da ideia de tabula rasa e a invocação 
da violência explícita, uma consideração importante é a de 
afirmar que, efetivamente, a fronteira entre o revolucionar e 



Leandro Marcelo Cisneros 

190 

 

as mudanças ou reformas fica instável. Então, como diferen-
ciar a ação de revolucionar dos afazeres políticos corriquei-
ros? Justamente pelo fato de a revolução ser uma possibi-
lidade estrutural do político, isso implica que haverá al-
guma sobreposição entre esses dois conceitos.71 

Pensando o revolucionar como interrupção do dado, 
Arditi acompanha o pensamento de Derrida para afirmar 
que a interrupção é um evento que tenta o impossível, ou 
seja, interromper a ordem dada das coisas. Portanto, a re-
volução é o agir além do horizonte do meramente possível, 
e isto significa pôr em questão a obviedade do consenso 
existente. Por outro lado, se a revolução é o caso limite da 
política, então ele sugere indagar a respeito do estatuto 
desse limite.72 

Continuando a argumentar contra a ideia de revolu-
ção, entendida como um tipo de big bang, Arditi lança mão 
da distinção entre dominação e liderança que Gramsci pro-
põe. É nessa esteira que toma a tese de Laclau e Mouffe, 
quando afirmam que uma classe não toma o poder do Es-

 

71 Arditi (2009, p. 189) propõe dois critérios metodológicos para 
avaliar o radicalismo de uma reestruturação radical do cosmos: 
um que propõe um índice quantitativo para pensar a disrupção; 
e outro que estabelece a polêmica ou desacordo que determina o 
radicalismo de uma interrupção. 
72 Nesse ponto, o primeiro esforço de Arditi (2009, p. 197), para 
pensar a atividade do revolucionar além do significado habitual de 
refundação absoluta, são os dois critérios metodológicos para 
examinar o radicalismo associado com os limites, já 
mencionados. Um segundo esforço ele faz ao examinar a relação 
entre a promessa de algo por vir e as representações finitas dessa 
promessa, pelas seguintes estratégias: a) analisando vias de 
escape do imaginário jacobino, com Gramsci, Kant e Benjamin; 
b) desenvolvendo os argumentos do revolucionar, retomando 
três ideias de Derrida: a antecipação de algo por vir, o peso do 
impossível, o estatuto do acontecimento. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

191 

 

tado, senão que advêm Estado, por meio das guerras de po-
sições, para construir uma nova hegemonia. A partir disso, 
desafiar o nomos do cosmos não se reduz a um único ins-
tante de tempo, pois já vem acontecendo desde antes. Por 
isso, a teoria da revolução de Gramsci afasta o conceito de 
revolução da visão jacobina, e oferece elementos para pen-
sar a dimensão performativa que opera no conceito. 

Essa disposição pressupõe uma antecipação de algo 
por vir, uma abertura ao futuro, que já está em ação apesar 
de não haver garantias de quando se concretizará. Assim 
sendo, a promessa já começa a acontecer aqui e agora.73 
Esse estar atento ao desconhecido, como possibilidade do 
nosso devir-outro, refere-se à já mencionada ação do revolu-
cionar que designa uma abertura para algo por vir, que já 
está começando a acontecer. 

Arditi se questiona a respeito do que motiva as pes-
soas a participar de um projeto de mudança radical. E 
afirma que para haver algum entusiasmo deve haver al-
guma promessa especificada, ao menos de forma tentativa. 
Em outras palavras, ele afirma que “as imagens utópicas 
funcionam como conectivos entre a teoria crítica e a ação 
transformadora” (Arditi, 2009, p. 203). Também destaca 
que a promessa está sempre tingida de figuras da pro-
messa. Assim sendo, sugere introduzir um suplemento da 
promessa, qual seja: a dimensão normativa das represen-
tações, que funcionam como figuras finitas da promessa. 
Nesse sentido, o futuro continua sendo um produto da in-
venção política. Por isso, Arditi dirá que “o devir-outro re-
volucionário e as políticas de emancipação em geral ocor-
rem no jogo entre a promessa que nos convida a exigir o 
impossível e as figuras de possibilidade, continuamente 
passíveis de serem desconstruídas, que procuram dar con-
sistência à promessa” (Arditi, 2009, p. 204). 

 

73 Uma das referências que Arditi toma para este argumento é o 
conceito de história profética de Kant. 



Leandro Marcelo Cisneros 

192 

 

Dentro dessa perspectiva é que o sociólogo político 
propõe pensar o realismo revolucionário como entusiasmo 
pelo impossível. Mais ainda, ele afirma que uma decisão 
responsável deve exceder o direito ou a ordem do calculá-
vel, e dessa maneira, “a única decisão possível é a decisão 
impossível, a que é mais forte que eu, superior a mim e que 
vem do Outro” (Arditi, 2009, p. 205). Porque assumir a res-
ponsabilidade é aceitar o desafio de encontrar um caminho 
no qual este não existe. Sem esse desafio não haveria es-
paço para o advento de um acontecimento, do diferente. O 
acontecimento só ocorre sob a égide do impossível. Por 
isso, ele entende que entre o direito e a justiça há um es-
paço irredutível para a negociação. 

A demanda do impossível subverte a percepção da 
política como arte do possível, e, dessa maneira, esse tipo de 
demanda se apresenta como uma provocação e uma des-
crição acertada da ação do revolucionar, como uma polí-
tica da emancipação. É na demanda pelo impossível que se 
põe em perspectiva o realismo peculiar presente na pro-
messa, no qual o impossível nomeia a abertura das possi-
bilidades. Esse é um potencial mobilizador do entusiasmo 
pelo impossível. A demanda que exige o impossível revela 
a estratégia da utopia como promessa, assim como a dis-
tância crítica que separa o que é do que deveria ser e do 
que poderia ser.74 

Arditi questiona sobre o estatuto da promessa, e como 
ela afeta o presente. Ele entende a promessa como utopia 
encenada, ou seja, semelhante ao caráter performativo da 
atividade do revolucionar, implicando uma peculiar suspen-
são da temporalidade. A promessa como utopia encenada é 
a permissão de agir, brevemente, no interstício do presente 
com o futuro, como estando em estado de graça, como se o 
futuro utópico já estivesse logo ali. Nessa perspectiva de 

 

74 Aqui, Arditi (2009, p. 207) toma o argumento de Verikas a 
respeito do que foi o Maio de 1968. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

193 

 

entendimento, de um realismo que exige o impossível, os 
agentes da política já começam a ser livres e felizes, por 
conta do próprio caminho, enquanto lutam pela liberdade 
e pela felicidade. De tal maneira, algo do futuro já começou 
a acontecer na medida em que eles tentam fazê-lo reali-
dade. A utopia como demanda do impossível é uma aber-
tura para o que está por vir, é um futuro que funciona me-
nos como uma ideia reguladora do que como um certo ho-
rizonte para a ação. Pedir o impossível é pedir que surja 
um nós ou uma comunidade inexistente, é uma abertura 
para a possibilidade de uma comunidade por vir. 

A função da promessa é gerar entusiasmo, e não ga-
rantir o sucesso. Por isso, em contextos autoritários ou di-
tatoriais, a oposição cumpre o papel de esperança ativa, de 
presença permanente de uma ou várias alternativas de so-
ciedade possível. De tal maneira, o EZLN e seu levanta-
mento, lembra Arditi, cumprem essa função, com a qual 
passam uma mensagem aos espectadores, qual seja: uma 
promessa que gera entusiasmo, buscando simpatia a partir 
das demandas, buscando inclui-los numa comunidade 
imaginada dos que querem mudar o mundo. Esse realismo 
inusual, associado à promessa, entendida nesses termos, 
não se limita a momentos excepcionais, já que a fascinação 
da promessa também age em contextos não extraordiná-
rios, se entendemos que a demanda pelo impossível con-
siste, como já dito, em desafiar os limites do senso comum. 
Nesse sentido, uma tese que podemos aceitar com certa fir-
meza a respeito do realismo que demanda o impossível é 
a seguinte: nada pode realmente ocorrer sem as expectati-
vas geradas por uma promessa do impossível.  

Arditi não propõe desconsiderar o status de reali-
dade que tem a concepção de política como arte do possí-
vel na política do dia-a-dia, visando a uma política revolu-
cionária sem fim. Ele invoca o impossível em relação a uma 
ação revolucionária, somente se referindo a uma política 



Leandro Marcelo Cisneros 

194 

 

radical. Seu propósito é o de sublinhar que se nosso hori-
zonte se limita ao possível, só podemos esperar mais do 
mesmo. Já que, se assim fosse, poderíamos nos perguntar 
se a ética ou a responsabilidade seriam possíveis, se apenas 
levássemos em consideração as condições atualmente exis-
tentes. 

O que convém destacar é que a revolução gera entu-
siasmo, e também funciona como motor de uma política de 
emancipação que inclui, mas transcende a visão insurreci-
onal e o anseio de voltar a refundar a sociedade como um 
todo. Um bom exemplo disso são os movimentos pelos di-
reitos civis nos Estados Unidos da América, na década de 
1960. Naquele contexto, a demanda exorbitante de igual-
dade de Martin Luther King Jr. colocou a emancipação ra-
cial na pauta da agenda política, como anseio de recompor 
o nomos racial dos EUA. Ao se espraiar, adquiriu o status 
de signo rememorativo, demonstrativo e de prognóstico 
de uma tendência a levantar a bandeira da emancipação 
racial. 

Segundo Arditi, esse entusiasmo com a promessa de 
algo que está por vir é o que está em jogo toda vez que se 
invoca a revolução. Ele afirma que: “A capacidade de gerar 
entusiasmo é o que indica a atualidade da revolução; é o 
que vale a pena repetir apesar, e em contra, da complacên-
cia política do consenso liberal democrático e suas varian-
tes da terceira via”. (Arditi, 2009, p. 214) 

Aqui concluímos com as considerações de Arditi e, 
para fechar este capítulo, abrimos um diálogo a partir dos 
elementos de análise que nos parecem mais apropriados 
para falar da política zapatista, para dizer se é uma política 
emancipatória e se, como tal, podemos caracterizá-la como 
revolucionária. 

Como podemos observar, Arditi não estuda especifi-
camente o fenômeno do Zapatismo, mas as possibilidades 
para as políticas emancipatórias, dentro dos limites do Es-



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

195 

 

tado de direito democrático liberal. A partir dessas análi-
ses, resumidamente, reunimos os elementos de juízo que 
entendemos ser pertinentes de maneira específica para ca-
racterizar o Zapatismo, sempre com referência ao desen-
volvido nos capítulos 2 e 3 desta pesquisa. 

Podemos afirmar que o Zapatismo propõe e pro-
move uma política emancipatória? Aliás, ela seria, de al-
guma maneira, passível de ser caracterizada como uma re-
volução? 

As/os zapatistas trazem à baila uma concepção de 
bem, calcada nas definições de liberdade, igualdade e demo-
cracia, assim como também oferecem uma proposta do que 
seja uma sociedade boa. 

Na construção da política, é evidente a importância 
dada ao impossível, entendido como mobilizador, entre ou-
tros objetivos, para dar visibilidade ao invisibilizado, no 
caso, as/os próprias/os indígenas e suas condições de 
vida. 

Essa política, com toda certeza, não busca um reposi-
cionamento dentro da ordem existente. Pelo contrário, traz 
uma decidida promessa de algo diferente por vir, questio-
nando o status quo. 

O CCRI–EZLN tem dado inúmeras mostras de gestos 
que têm adquirido o valor da exemplaridade. Em grande 
número dessas ocasiões, tais gestos são conscientes, refle-
tidos e planejados cuidadosamente na sua produção.  

Os documentos estudados manifestam que a crença 
numa redenção universal, pautada num télos e numa esca-
tologia, não fazem parte dos pressupostos das/os rebeldes 
zapatistas. Pois, como temos analisado, a concepção de-
las/es se aproxima mais da emancipação como sendo uma 
tarefa de Sísifo. Com certeza, as/os zapatistas concordam 
com a definição mínima de emancipação, proposta por Ar-
diti, entre outros objetivos, para poder redefinir o possível. 

Entendemos que a concepção de política emancipa-
tória, como atos performáticos que enunciam o presente 



Leandro Marcelo Cisneros 

196 

 

como um tempo do nosso devir histórico, não é estranha 
ao pensamento zapatista. 

O abundante material de diálogos e debates que te-
mos estudado evidencia que para as/os zapatistas é por 
meio da polêmica que se poderá corroborar as orientações 
normativas e éticas, o que lhes confere sua dimensão exis-
tencial dentro de uma política emancipatória. 

Já observamos que esse modo de se dispor a existir, 
isto é, de fazer política num contexto de guerra de baixa 
intensidade, em rebeldia e resistência à opressão do sistema 
de partido de Estado, ousando criar a antessala de um novo 
mundo, evidencia uma consciente, voluntária e deliberada 
assunção da dimensão de risco implicada. 

Todos os documentos analisados indicam que a po-
lítica zapatista, entendida como emancipatória, não se re-
duz a um big bang insurrecional, assim como sua concep-
ção de radicalismo não está ligada a uma visão jacobina de 
revolução. Aliás, as/os zapatistas tanto têm declarado, 
como têm praticado essa opção estratégica para uma mu-
dança radical que, justamente, se nega a tomar o poder do 
Estado. A partir da aposta feita nas vias de negociação po-
líticas, civis e pacíficas, entendemos que as/os zapatistas 
têm apostado nas mudanças revolucionárias, num sentido 
performativo. 

Com base na análise de Arditi, podemos afirmar que, 
no caso das/os zapatistas, as ações da política emancipatória 
coincidem com a atividade de revolucionar, estruturando o 
agora como um tempo de nosso devir-outro. Essa política 
emancipatória, sobretudo para o interior das comunida-
des, é concebida e realizada como uma revolução contínua 
da vida cotidiana. 

Mas também e especialmente nas relações com o ex-
terior das comunidades indígenas, principalmente com o 
governo e os órgãos e autoridades do Estado, CCRI–EZLN 
exploram intensamente a região intersticial da política, bus-
cando interromper o dado, utilizando esse interstício para 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

197 

 

introduzir mudanças. Elas/es têm declarado abertamente, 
inúmeras vezes, que sua luta é pela possibilidade de um 
segundo mundo poder aparecer, ainda dentro do pri-
meiro. 

Outra afirmação que podemos fazer a respeito da po-
lítica emancipatória zapatista é que evidencia uma vontade 
de revolução, entendida como ação de revolucionar, de rees-
truturar o cosmos de maneira radical. Isto é, o revolucionar 
como uma interrupção do dado, para tentar o impossível. Isso, 
novamente, sob uma dimensão performativa. 

Não há dúvida do entusiasmo que gera a política za-
patista, especialmente pela promessa que ela implica. 
Nesse sentido, é cabível pensá-la como um realismo revo-
lucionário fincado num entusiasmo pelo impossível. As-
sim sendo, essa política é coerente com a afirmação de que 
a única decisão possível é a decisão impossível, entendendo que 
assumir a responsabilidade é aceitar o desafio de encontrar 
um caminho no qual este não existe. 

Os variados documentos zapatistas, especialmente 
aqueles que falam sobre os avanços nos objetivos propos-
tos em 1º de janeiro de 1994, evidenciam que os agentes da 
política já começam a ser livres e felizes, por conta do pró-
prio caminho, enquanto a luta pela liberdade e a felicidade 
ainda está em curso, ainda faltando muito para avançar e 
conquistar. 

Pedir o impossível é pedir que surja um nós ou uma 
comunidade inexistente, isto é, uma abertura para a possi-
bilidade de uma comunidade por vir, uma comunidade 
imaginada dos que querem mudar o mundo. Isso tem se 
mostrado ser a política zapatista, enquanto política eman-
cipatória e revolucionária. 

Apesar destas aproximações que nós encontramos, 
não podemos esquecer que Arditi parte do pressuposto da 
existência de um Estado liberal de direito e, dentro dele, 
ainda que nas suas bordas, que ele examina, todavia é den-
tro deste pressuposto teórico-político-filosófico que ele faz 



Leandro Marcelo Cisneros 

198 

 

sua análise. Nesse sentido, as/os zapatistas não afirmam 
exatamente isso, pois elas/es não negam o Estado mexi-
cano, mas não afirmam nem aceitam nada além disso. Dito 
em outras palavras, não negam a necessidade de um Es-
tado, mas em momento algum afirmam que tenha que ser 
um de tipo liberal de direito, como também não acenam 
para nenhum outro modelo. 

Uma crítica que Arditi faz ao Zapatismo75 é a res-
peito da sua posição intransigente de crítica radical e irre-
conciliável com Andrés Manuel López Obrador76, em sua 
candidatura à presidência do México, nas eleições de 2006. 
Para o professor da UNAM, além de ser um erro estraté-
gico, para gerar um mínimo avanço de setores mais pro-
gressistas e quebrar com um século de conservadorismo e 
políticas de direita (no melhor dos casos, populistas e pa-
ternalistas), segundo ele, esse radicalismo acaba jogando o 
jogo dessa direita, contribuindo para esse projeto, ao 
mesmo tempo em que se desresponsabiliza pelas conse-
quências. Ou seja, nessa linha de leitura, o Zapatismo esta-
ria nos antípodas de um revolucionar, como interrupção do 
dado, como ele teoriza. 

 

75 Esta foi-me transmitida numa entrevista pessoal que tive com 
Arditi em 01/11/2011 na Cidade do México, em minha 
participação no XVI Congresso Internacional de Filosofia - 
Associação Filosófica do México, 2011. 
76  Naquela oportunidade, entendida por Arditi, e por grande 
parte do espectro político mexicano, como a primeira 
candidatura de esquerda (centro-esquerda, para sermos mais 
precisos), após muitas décadas. Lembrando que López Obrador 
vem do partido Revolucionário Democrático (PRD), que foi uma 
dissidência do Partido Revolucionário Institucional (PRI). Outro 
detalhe importante é que, nessa eleição, o candidato de direita, 
Felipe Calderón ganhou por uma diferença de apenas 0,56 
ponto. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

199 

 

Todavia, retomando a coletânea de documentos es-
tudada, lembremos algumas das definições centrais: o Za-
patismo não teve (nem tem até hoje) nenhuma intenção de 
participar do sistema de partidos, justamente por consi-
derá-lo uma das instituições corrompidas, que é um dos 
principais fatores para que ainda vingue o tipo de política 
que ele critica e combate. Aliás, justamente uma das pro-
postas das/os zapatistas é criar um novo espaço para fazer 
política, onde um novo tipo de diálogo seja possível, onde 
a divergência e a dissidência não sejam um problema (ou 
até um inimigo a eliminar), mas o elemento chave para um 
novo projeto de nação. Por outro lado, e nesse mesmo sen-
tido, após a frustrada aproximação com Cuauhtémoc Cár-
denas (então líder do PRD)77, o Zapatismo se convenceu de 
que até os ditos partidos de esquerda não estavam fora do 
espectro da política a ser combatida e substituída por uma 
nova proposta. Nesse sentido, a experiência lhes confir-
mou um dos pressupostos da sua concepção de revolução, 
qual seja, a necessidade de radicalidade na diferenciação 
no estilo, modos, metodologias, procedimentos, princípios 
para fazer política, para que outro mundo seja possível. 

 

77 Esta aconteceu entre 1994 e 2001, quando as/os zapatistas se 
sentiram traídas/os pela sua liderança, já que pelo menos um 
congressista do PRD votou contra uma lei de interesse das/os 
indígenas. 





 

CONCLUSÃO 

 
A modo de encerramento deste trabalho, trazemos 

algumas considerações, mais para continuar pensando e 
sugerir linhas de raciocínio e pesquisa, antes do que pre-
tender a conclusão destes diálogos e reflexões. Também o 
fazemos com o intuito de continuar a esclarecer o entendi-
mento da nossa tese central, qual seja: que há uma filosofia 
política zapatista e que dela se desprende uma singular con-
cepção de revolução. 

Uma primeira pergunta que o/a leitor/a ainda pode 
estar se fazendo é a seguinte:  Por que foi preciso recorrer 
aos conteúdos mítico-religiosos maia? A resposta deslo-
cará esse eixo das atenções, pois nossa escolha não foi gui-
ada pelo caráter religioso ou não religioso dos textos. Nas 
nossas leituras, observamos que os diálogos de Marcos 
com o Velho Antônio e os contos com os quais ele transmi-
tia seus ensinamentos estavam providos de um rico e pro-
fundo conteúdo relativo à cosmovisão, ao ethos, a uma on-
tologia e a um modo de gnoseologia maia. Conteúdos que 
nutrem profunda e solidamente a filosofia política zapa-
tista, como temos exposto. Entre esses conteúdos, há uma 
recorrência a relatos mítico-religiosos, falando dos ensina-
mentos dos deuses, principalmente a respeito do que é o 
certo a se fazer no mundo, de como fazê-lo e quais os cri-
térios que ordenam esse agir político, com base em uma 
determinada maneira de entender como o mundo deveria 
ser, segundo uma maneira de considerar como a vida hu-
mana deveria ser para todos os seres humanos, e que até 
agora é negada às/aos indígenas. 

Além da beleza desses relatos, nosso interesse neles 
foi despertado pela centralidade que o próprio Marcos atri-
bui tanto à pessoa do Velho Antônio, como aos seus ensi-
namentos, apresentados através dos seus diálogos e con-
tos. Não é pouco relevante que Marcos considere este ve-



Leandro Marcelo Cisneros 

202 

 

lho indígena camponês como sendo o tradutor do pensa-
mento maia para os guerrilheiros que vinham da grande 
cidade, uma meia dúzia de combatentes que criaram o 
EZLN. E não foi tarefa de menor importância que, por 
meio dessa ponte permitida por Antônio, o EZLN, desde 
seus primórdios na década de 1980, fosse ajustando suas 
concepções, entre elas a de revolução, crescendo e se de-
senvolvendo junto às comunidades. 

Uma observação que precisamos fazer, por outro 
lado, é que não sabemos se esses relatos correspondem efe-
tivamente a alguma religião maia em particular, nem se 
esse dogma consta de algum livro sagrado ou algo seme-
lhante. Pois, não era esse nosso interesse, e tampouco pen-
samos que fosse relevante, já que para nós é suficiente-
mente importante a existência dessa coletânea de contos 
do Velho Antônio, nesse percurso peripatético com Mar-
cos. Na nossa pesquisa demonstramos a sua relevância e 
riqueza de conteúdos para nossos fins, ainda que todos es-
ses relatos não fossem mais do que a prosa literária de Mar-
cos ou invenções da imaginação do velho camponês. Seus 
conteúdos, sua natureza, sua qualidade e a utilidade que 
tiveram para estruturar a política e a noção de revolução 
zapatista é o que nos interessa. 

Seguindo nessa mesma linha de questionamentos, 
ainda pode haver dúvidas a respeito da (in)compatibili-
dade entre dogmas mitológicos e uma política de tipo ra-
cional e democrático. Em relação a isso, devemos lembrar 
que, na totalidade dos relatos, os deuses sempre aparecem 
sendo uma pluralidade de entidades de igual importância, 
nenhum tendo qualquer primazia (nenhum Zeus), sendo 
em número ímpar (sete), sempre resolvendo situações por 
meio de diálogos, debates, dissensos, confrontos e acordos, 
sempre concluindo em acordos. Aliás, até apresentam a 
possibilidade de que esses debates e acordos também se-
jam feitos entre os deuses e os seres humanos. Dito de ou-
tra maneira, pelos ensinamentos de Antônio, é dos (e junto 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

203 

 

aos) deuses que a humanidade apreende o estilo de vida 
democrático para as comunidades. De fato, quem real-
mente assim o entende e realiza, ou seja, as/os que efeti-
vam as palavras e os feitos dos deuses no mundo, por esse 
fato, se qualificam como as/os mulheres e homens verdadei-
ras/os. 

Outra questão que podemos destacar da concepção 
de revolução zapatista tem a característica de uma teoria 
que abrange todas as dimensões da existência humana, e 
não se restringe apenas ao patamar da política institucio-
nal. 

Dentro dessa doutrina abrangente, que o Zapatismo 
oferece, o/a leitor/a pode nos questionar a respeito da exe-
quibilidade de uma revolução que se propõe nada mais e 
nada menos que acabar com o capitalismo neoliberal. Pois 
bem, aqui observamos a dimensão utópica, mas não a do 
utopismo sem método, apenas como expectativa e desejo, 
como os socialistas utópicos criticados por Marx. Pois essa 
utopia alimenta uma concepção e uma prática concreta de 
revolução (como apresentado no capítulo 4), porque se 
propõe dar fim a uma determinada maneira de distribui-
ção, posse e propriedade dos meios de produção, assim 
como das relações de produção, visando à justiça social 
para uma vida digna e não ao lucro de quem pode mais. 
Isto fundamentalmente, porque as/os zapatistas conside-
ram que o sistema de produção capitalista neoliberal está 
acabando com a vida no planeta, atentando de forma di-
reta não só contra os ecossistemas, mas contra a própria 
humanidade como um todo, literalmente. O planeta está à 
beira de um colapso, para que a vida seja possível, em sen-
tido lato, sem nem sequer entrar nas considerações de pro-
jetos de sociedades capitalistas que pudessem ser mais ra-
cionais, pacíficas e civilizadas. Porém, é neste tipo de con-
siderações sobre que projeto civilizatório propõem as/os 
zapatistas, que se qualifica a discussão a respeito de que 



Leandro Marcelo Cisneros 

204 

 

tipo de vida humana é pretendida. Portanto, para o Zapa-
tismo, falar, pensar e propor uma revolução não é mera re-
tórica para projetos de poder setoriais, nem uma expecta-
tiva de um futuro desejável, mas improvável, ao contrário, 
é uma urgência da humanidade para sua sobrevivência, 
além de uma possibilidade de desenvolver outro tipo de 
sociedades. Obviamente, para além da mera sobrevida bi-
ológica, o que as teses zapatistas oferecem é uma reflexão 
a respeito da possibilidade de uma vida humana qualifi-
cada pelo princípio da dignidade, através da construção e 
do exercício da política a partir de critérios de justiça social, 
que permitam condições de vida decente (resumida na-
queles treze pontos). Isto seria através de poder efetivar, 
no cotidiano de toda comunidade, as condições materiais 
básicas para o desenvolvimento físico, psicológico, emoci-
onal e espiritual dos indivíduos, dentro das comunidades 
com possibilidades reais de convívio com base nos princí-
pios de liberdade, igualdade e democracia. Nós entende-
mos que esta proposta de realizar uma revolução nessas 
dimensões é o que faz que uma sociedade (e sua política) 
seja justa. Aqui não podemos deixar de considerar a parti-
cular concepção de revolução (desenvolvida no capítulo 4), 
que não trabalha na perspectiva de tomar o céu por assalto, 
nem de se apropriar da máquina do Estado, mas numa 
perspectiva performativa, pela qual se deve ir criando mu-
danças significativas contínuas, permanentes e progressi-
vas no cotidiano das comunidades, com o intuito de ir 
além da selva Lacandona. 

Em relação à vida política das comunidades zapatis-
tas, poder-se-ia nos questionar a respeito do tipo de demo-
cracia sobre o qual falam elas/es, se não existem partidos 
políticos. De fato, como já observamos, dentro das comu-
nidades zapatistas, não existem partidos políticos, pelo 
menos não como nós os conhecemos no sistema republi-
cano e democrático do Estado liberal de direito. Todavia, 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

205 

 

dentro de cada comunidade, e nas suas instâncias de re-
presentação em nível municipal ou regional, sim, existem 
diferentes tendências e posições, que se manifestam em 
agrupações, que funcionam como partidos, num sentido 
amplo do termo.78 Nesta consideração, nós mesmos deve-
mos ter um olhar crítico sobre nossas percepções e não cair 
em orientalismos. Pois, como acontece em qualquer socie-
dade ocidental, o estabelecimento e a vigência de institui-
ções e mecanismos de tipo democrático (ou de qualquer 
outro tipo) não são frutos mecânicos nem automáticos. São 
conquistas mais bem-sucedidas em uma comunidade e 
menos em outra. Contudo, o que os municípios autônomos 
zapatistas têm conquistado conjuntamente foi vencer o sis-
tema político gerido por caciques, com decisões autocráti-
cas e, não raro, corrompidos e em conluio com operadores 
políticos de órgãos do Estado ou do Partido Revolucioná-
rio Institucional (PRI).  

É nesse sentido que anteriormente falamos, e expli-
camos, a respeito da democracia como estilo de vida, desde 
que tenhamos clareza de que se trata do estilo de vida co-
munitário, por ser a comunidade o sujeito da política, e não 
os indivíduos, nem muito menos eles na sua vida privada. 
Se prestarmos atenção, nenhum dos documentos estuda-
dos, nem sequer as Leis Revolucionárias Zapatistas apre-
sentam teses a respeito da vida dentro do lar, fora o fato de 
legislar para a liberdade de escolha das mulheres em rela-
ção a seus parceiros e a serem mães (ou não), no mesmo 
sentido em que legislam para que elas possam exercer car-
gos na vida pública, se assim o desejarem e decidirem.  

Dessa maneira, evidentemente, a democracia não se 
limita à dimensão administrativo-jurídica, pois, como te-
mos explicado, também está implicada a dimensão ética. A 

 

78  Por exemplo, lembremos que Hobbes fala em facções no 
Leviatã, para falar dos diferentes agrupamentos da política 
institucional. 



Leandro Marcelo Cisneros 

206 

 

esse respeito, entre outros princípios fundamentais, que 
as/os zapatistas trazem para a reflexão e o debate, é o prin-
cípio da liberdade. Como já explicamos, para elas/es, por 
um lado, este princípio não destoa do que nós já conhece-
mos da tradição democrática liberal, isto é: liberdade de ir 
e vir, de pensamento, de associação, de expressão, de culto, 
por exemplo. Mas, por outro lado, o aspecto que clara-
mente se apresenta como disruptivo para setores conser-
vadores da sociedade mexicana, para autoridades estatais 
e, principalmente, para o que Marcos chama de sistema de 
partido de Estado, e que é, portanto, revolucionário (no sen-
tido desenvolvido no capítulo 4) é a exigência de que haja 
um reconhecimento em nível constitucional de uma lei que 
garanta o respeito às culturas indígenas e a direitos especí-
ficos para elas. Esse foi o extraordinário feito que represen-
tantes das comunidades zapatistas, junto a representantes 
do Poder Legislativo Federal, ao levar a frente o processo 
de debate e elaboração conhecido como Diálogos de San 
Andrés, dos quais surgiu um projeto de lei, que depois foi 
rejeitado pelo Poder Executivo Federal, com anuência do 
Poder Judiciário Federal. Apenas para comentar, processos 
nessa direção foram muito bem-sucedidos nas reformas 
constitucionais no Equador (2008) e na Bolívia (2009)79, res-
pectivamente, a partir do princípio da plurinacionalidade 
de um Estado. 

 

79 Como consta na Constituição da República do Equador, ele é 
“um Estado constitucional de diretos e justiça, social, 
democrático, soberano, independente, unitário, intercultural, 
plurinacional e laico. Organiza-se en forma de república e se 
governa de manera descentralizada” (EQUADOR, 2008, Art. 1). 
Assim como na Constituição Política do Estado da Bolívia 
vigente, ele se constitui num “Estado Unitário Social de Direito 
Plurinacional Comunitário, livre, independente, soberano, 
democrático, intercultural, descentralizado e com autonomias” 
(BOLÍVIA, 2009, Art. 1). 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

207 

 

Uma outra questão que o/a leitor/a pode levantar 
neste trabalho é acerca da presença de certa tensão entre 
uma posição do que poderíamos chamar de filosofia mili-
tante vs. o necessário distanciamento que a análise requer. 
Neste quesito, desresponsabilizo ao Professor Pinzani, 
meu orientador, e assumo pessoalmente o questiona-
mento. A esse respeito tenho três observações a fazer. Pri-
meiramente, eu não renego e não disfarço a minha simpa-
tia pelas teses e pela proposta das/os zapatistas. Contudo, 
nesse aspecto acompanho as reflexões de Santos (2019), e 
fundamentalmente as de Leyva Solano (2010), quando 
questionam em relação ao que entendem como falsa a di-
cotomia entre Academia vs. Ativismo, que normatiza a pro-
dução teórica em sua relação com a política prática. Princi-
palmente, por camuflar a ideologia da assepsia científica 
para o tratamento do objeto de pesquisa, resquícios de um 
positivismo, já ultrapassado, que se revela tanto inade-
quado, como indevido, justamente, pela sua não neutrali-
dade valorativa, na guerra epistêmica de narrativas. A se-
gunda questão que preciso abordar é que acredito que mi-
nha explicitação de afinidade com as teses e o projeto za-
patista não tenha impedido de fazer uma justa análise dos 
seus elementos de juízo de conteúdo filosófico-político, 
apesar de que estes, originariamente, não estivessem siste-
matizados num formato acadêmico padrão. Acredito que 
a minha apresentação tenha sido razoavelmente justa, por-
que, ainda que não neutra, primou pela objetividade das 
definições e concepções aqui explicitadas. Por último, a 
este respeito, gostaria de dizer algo que me parece uma 
verdade de La Palice, pois, desde Sócrates, não conheço ne-
nhum filósofo que, nas suas análises, por mais sofisticadas 
ou singelas que sejam, não esteja argumentando em favor 
de um ideário, de um projeto ou de uma proposição com 
algum conteúdo utópico, nem o próprio Wittgenstein, pen-
sando em sanear a filosofia. Nesse sentido, eu não me con-
sidero fora dessa realidade e não entendo que essa posição, 



Leandro Marcelo Cisneros 

208 

 

aliás, o escancaramento da minha posição, tenha tolhido as 
análises e reflexões filosóficas a ponto de tê-las inviabili-
zado. 

Assim, feitas essas considerações, entendemos que 
nossa pesquisa trouxe elementos de juízo para mostrar que 
a produção documental do Zapatismo é uma produção 
teórica original. Nessa direção, parece-nos ter cumprido 
com o nosso objetivo de não encaixotar o pensamento za-
patista em modelos teóricos externos a ele, respeitando-o 
como um corpus conceitual de pensamento próprio, de ca-
ráter filosófico. Todavia, sem negar a possibilidade de es-
tabelecer diálogos com outras produções e tradições. 

Também acreditamos ter demonstrado em que me-
dida o pensamento zapatista tem proporcionado uma con-
tribuição teórica original para a filosofia política, cuidando 
que nosso método e análises colocassem em evidência o 
pensamento próprio do Zapatismo, como explicado no ca-
pítulo 1, além de ter sido reiterado em outros momentos 
do trabalho. 

Parece-nos que cumprimos o objetivo de expor e de-
senvolver uma parcela do conteúdo filosófico do pensa-
mento zapatista, especialmente o relativo à filosofia polí-
tica, por meio da análise de princípios tais como: autono-
mia, bom governo, mandar obedecendo, caminhar perguntando, 
resistência, dignidade, rebeldia, entre outros, para definir o 
que elas/es concebem democracia, liberdade e justiça, como 
apresentado nos capítulos 2 e 3. 

Argumentamos como esses princípios balizam a de-
finição de uma política emancipatória, que propõe uma con-
cepção de revolução, diferente dos modelos de 1789 e 1917, 
proporcionando uma perspectiva alternativa para propos-
tas de esquerda que se proponham de maneira refletida, 
justificada e decidida a postular uma opção radicalmente 
diferente do capitalismo neoliberal, como desenvolvido no 
capítulo 4. Parece-nos que esta é uma contribuição singular 
do pensamento filosófico-político zapatista. 



Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

209 

 

Dessa maneira, este trabalho contribui para o conhe-
cimento e a discussão do fenômeno do Zapatismo e do seu 
impacto na realidade latino-americana, especialmente so-
bre sua contribuição para a reflexão filosófico-política e 
ética. 

Evidentemente, os assuntos propostos e desenvolvi-
dos não foram esgotados, e por isso cremos que esta é uma 
leitura possível, dentro de um recorte específico, que deixa 
trilhas ainda a serem exploradas. Certamente, merece uma 
ampliação e maior aprofundamento o diálogo apresentado 
no capítulo 4, isto é, a respeito da peculiar concepção de 
revolução, desenvolvida pelo Zapatismo, e sua implemen-
tação. Este pode ser o conteúdo de uma pesquisa de pós-
doutorado. 

 





 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
 

ARDITI, B. La política en los bordes del liberalismo. Di-
ferencia, populismo, revolución, emancipación. México, 
D.F.: Ed. Gedisa, 2009. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. 10ª edição. Tra-
dução de Roberto Raposo, posfácio de Celso Lafer. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

BARRERA, Marcelo; REY, Juan. El andar zapatista y La 
Otra Campaña. Rebelión. Rebelión, México, 30-12-2006. 
Disponível em: <https://rebelion.org/el-andar-zapa-
tista-y-la-otra-campana/>.  Acesso em: 20 nov. 2023. 

BASCHET, Jérôme. Adiós al capitalismo: autonomía, so-
ciedad del buen vivir y multiplicidad de mundos. - 1a. 
de. - Ciudad Autônoma de Buenos Aires: Futuro Ante-
rior Ediciones, 2014. 

BOLIVIA. Constitución política del Estado. La Paz: 
Asamblea Legislativa Plurinacional, 2009. Disponível 
em: <https://sea.gob.bo/digesto/CompendioNorma-
tivo/01.pdf>. Acesso em: 18 out. 2023. 

BORON, Atilio. Los nuevos leviatanes y la polis democrá-
tica. In: ______. Tras el búho de Minerva. Mercado con-
tra democracia em el capitalismo de fin de siglo. Buenos 
Aires: CLACSO-Fondo de Cultura Económico, 2000. 

CENTRO DE DERECHOS HUMANOS FRAY 
BARTOLOMÉ DE LAS CASAS (CDHFBC). Los grupos 
paramilitares en Chiapas. San Cristóbal de las Casas 
[1999]. Disponível em: https://frayba.org.mx/sites/de-
fault/files/990110_los_grupos_paramilitares_en_chia-
pas_frayba.pdf. Acesso em: 25 ago. 2025. 

CLAUSEWITZ, Carl von. Da guerra. Princeton: Princeton 
University Press, 1984. [Tradução de Luiz Carlos Nasci-
mento e Silva do Valle da versão em inglês de Michael 
Howard e Peter Paret. Original alemão]. Disponível em: 

https://frayba.org.mx/sites/default/files/990110_los_grupos_paramilitares_en_chiapas_frayba.pdf
https://frayba.org.mx/sites/default/files/990110_los_grupos_paramilitares_en_chiapas_frayba.pdf
https://frayba.org.mx/sites/default/files/990110_los_grupos_paramilitares_en_chiapas_frayba.pdf


Leandro Marcelo Cisneros 

212 

 

https://archive.org/details/da-guerra-carl-von-clause-
witz/mode/2up?view=theater. Acesso em: 29 ago. 2025. 

COMITÉ CLANDESTINO REVOLUCIONARIO 
INDÍGENA (CCRI) – COMANDANCIA GENERAL 
(CG) – EJÉRCITO ZAPATISTA DE LIBERACIÓN 
NACIONAL (EZLN). Ley de Impuestos de Guerra. Car-

tas y comunicados del EZLN. México, dic. 1993a. Dispo-
nível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_c.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley de Derechos y Obligaciones de los Pueblos en 
Lucha. Cartas y comunicados del EZLN. México, dic. 
1993b. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_d.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley de Derechos y Obligaciones de las Fuerzas 
Armadas Revolucionarias. Cartas y comunicados del 

EZLN. México, dic. 1993c. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_e.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley Agraria Revolucionaria. Cartas y comunica-

dos del EZLN. México, dic. 1993d. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_f.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley Revolucionaria de Mujeres. Cartas y comuni-

cados del EZLN. México, dic. 1993e. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_g.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley de Reforma Urbana. Cartas y comunicados 

del EZLN. México, dic. 1993f. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_h.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley del Trabajo. Cartas y comunicados del 

EZLN. México, dic. 1993g. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_i.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

https://archive.org/details/da-guerra-carl-von-clausewitz/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/da-guerra-carl-von-clausewitz/mode/2up?view=theater
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_c.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_c.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_d.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_d.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_e.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_e.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_f.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_f.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_g.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_g.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_h.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_h.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_i.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_i.htm


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

213 

 

______. Ley de Industria y Comercio. Cartas y comunica-

dos del EZLN. México, dic. 1993h. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_j.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ley de Seguridad Social. Cartas y comunicados 

del EZLN. México, dic. 1993i. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_k.htm>. Acesso em: 18 out. 2023.  

______. Ley de Justicia. Cartas y comunicados del EZLN. 
México, dic. 1993j. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_
12_l.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Primera Declaración de La Selva Lacandona. En-

lace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 01 Jan., 1994a. 
Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/01/01/pri
mera-declaracion-de-la-selva-lacandona/>. Acesso em: 
18 out. 2023. 

______. El EZLN presenta públicamente el documento 
que contiene los puntos principales de la posición que 
los delegados zapatistas llevarán a la primera sesión de 
la Convención Nacional Democrática. Enlace Zapatista. 
San Cristobal de las Casas, 01 Jan., 1994b. Disponível 
em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/07/27/el-
ezln-presenta-publicamente-el-documento-que-con-
tiene-los-puntos-principales-de-la-posicion-que-los-de-
legados-zapatistas-llevaran-a-la-primera-sesion-de-la-
convencion-nacional-democratica/>. Acesso em: 18 out. 
2023. 

______. EZLN: Documentos y Comunicados, Tomo 1: 1º 
de enero / 8 de agosto de 1994c. Prólogo de Antonio 
García de León; Crónicas de Elena Poniatowska y Carlos 
Monsiváis. México, D.F.: Ediciones Era, 1994c. 

______. Segunda Declaración de La Selva Lacandona. 
Cartas y comunicados del EZLN. Chiapas, 10 jun. 

http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_j.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_j.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_k.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_k.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_l.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1993_12_l.htm
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/01/01/primera-declaracion-de-la-selva-lacandona/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/01/01/primera-declaracion-de-la-selva-lacandona/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/07/27/el-ezln-presenta-publicamente-el-documento-que-contiene-los-puntos-principales-de-la-posicion-que-los-delegados-zapatistas-llevaran-a-la-primera-sesion-de-la-convencion-nacional-democratica/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/07/27/el-ezln-presenta-publicamente-el-documento-que-contiene-los-puntos-principales-de-la-posicion-que-los-delegados-zapatistas-llevaran-a-la-primera-sesion-de-la-convencion-nacional-democratica/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/07/27/el-ezln-presenta-publicamente-el-documento-que-contiene-los-puntos-principales-de-la-posicion-que-los-delegados-zapatistas-llevaran-a-la-primera-sesion-de-la-convencion-nacional-democratica/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/07/27/el-ezln-presenta-publicamente-el-documento-que-contiene-los-puntos-principales-de-la-posicion-que-los-delegados-zapatistas-llevaran-a-la-primera-sesion-de-la-convencion-nacional-democratica/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/07/27/el-ezln-presenta-publicamente-el-documento-que-contiene-los-puntos-principales-de-la-posicion-que-los-delegados-zapatistas-llevaran-a-la-primera-sesion-de-la-convencion-nacional-democratica/


Leandro Marcelo Cisneros 

214 

 

1994d. Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1994_
06_10_d.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Solicitud de observadores de derechos humanos. 
Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 29 Set., 
1994e. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/09/29/solic
itud-de-observadores-de-derechos-humanos/>. acesso 
em: 18 out. 2023. 

______. Sobre el programa de lucha de la CND. Enlace 

Zapatista. San Cristobal de las Casas, 06 Out., 1994f. 
Disponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/1994/10/06/sobre-el-programa-de-lu-
cha-de-la-cnd/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. EZLN: Documentos y Comunicados, Tomo 2: 15 
de agosto / 29 de septiembre de 1994d. Prólogo de An-
tonio García de León; crónica de Carlos Monsiváis. Mé-
xico, D.F.: Ediciones Era, 1995a. 

______. Tercera Declaración de La Selva Lacandona. Car-

tas y comunicados del EZLN. Chiapas, jan. 1995b. Dis-
ponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1995/1995_
01_01_a.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Sobre el llamado zapatista a formar un Movi-
miento de Liberación Nacional. Enlace Zapatista. San 
Cristobal de las Casas, 31 Jan., 1995c. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1995/01/31/so-
bre-el-llamado-zapatista-a-formar-un-movimiento-de-li-
beracion-nacional/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Cuarta Declaración de La Selva Lacandona. Car-

tas y comunicados del EZLN. Chiapas, 01 jan. 1996a. 
Disponível em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1996/1996_
01_01_a.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1994_06_10_d.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1994/1994_06_10_d.htm
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/09/29/solicitud-de-observadores-de-derechos-humanos/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/09/29/solicitud-de-observadores-de-derechos-humanos/
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1995/1995_01_01_a.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1995/1995_01_01_a.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1996/1996_01_01_a.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1996/1996_01_01_a.htm


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

215 

 

______. Primera Declaración de La Realidad. Contra el 
Neoliberalismo y por La Humanidad. Cartas y comuni-

cados del EZLN. La Realidad, 01 jan. 1996b. Disponível 
em: 
<http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1996/1996_
01_01_b.htm>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. A la Comisión Promotora del Frente Zapatista de 
Liberación Nacional. Enlace Zapatista. San Cristobal de 
las Casas, 16 Mai., 1996c. Disponível em: <https://enla-
cezapatista.ezln.org.mx/1996/05/16/a-la-comision-pro-
motora-del-frente-zapatista-de-liberacion-nacional/>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

______. EZLN: Documentos y Comunicados, Tomo 3: 2 
de octubre / 24 de enero de 1997. Prólogo de Antonio 
García de León; crónica de Carlos Monsiváis. México, 
D.F.: Ediciones Era, 1997. 

______. Discurso de la Comandanta Esther en la tribuna 
del Congreso de la Unión. Enlace Zapatista. San Cristo-
bal de las Casas, 28 Mar., 2001. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2001/03/28/dis-
curso-de-la-comandanta-esther-en-la-tribuna-del-con-
greso-de-la-union/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. EZLN: Documentos y Comunicados, Tomo 4: 14 
de febrero de 1997/ 24 de enero de 2000. Selección de 
Guiomar Rovira; Crónica de Carlos Monsiváis. México, 
D.F.: Ediciones Era, 2003a. 

______. EZLN: Documentos y Comunicados, Tomo 5: 2 
de diciembre de 2000/ 4 de abril de 2001. La marcha del 
color de la tierra. Selección de Guiomar Rovira; Crónica 
de Carlos Monsiváis; entrevista de Julio Scherer García 
com el Subcomandante Marcos. México, D.F.: Ediciones 
Era, 2003b. 

CISNEROS, Leandro Marcelo. Guerra e política nas co-

munidades zapatistas de Chiapas-México: resistência e 
criação. 2014. 933 p. Tese (Doutorado) - Universidade 
Federal de Santa Catarina, Centro de Filosofia e Ciências 

http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1996/1996_01_01_b.htm
http://palabra.ezln.org.mx/comunicados/1996/1996_01_01_b.htm


Leandro Marcelo Cisneros 

216 

 

Humanas, Programa de Pós-Graduação em Ciências 
Humanas, Florianópolis, 2014. 

______. A guerra de baixa intensidade contra as comuni-
dades zapatistas de Chiapas-México. PerCursos, Floria-
nópolis, v. 16, n. 32, p. 58 - 84, 2016. DOI: 
10.5965/1984724616322015058. Disponível em: 
<https://revistas.udesc.br/index.php/percursos/arti-
cle/view/1984724616322015058>. Acesso em: 18 out. 
2023. 

CLIFFORD, James. Sobre a autoridade etnográfica. In: 
______. A Experiência Etnográfica: Antropologia e Lite-
ratura no século XX. 3 ed. Rio de Janeiro: Ed UFRJ, p. 17-
58, 2008. 

CORTÉS. Martín. Zapatismo cálido. Notas para una lec-
tura de la experiencia zapatista desde el “marxismo cá-
lido”. Intersticios: Revista Sociológica de Pensamiento 

Crítico, v. 1, n. 2, p. 203-209, 2007. Disponível em: . 
Acesso em: 18 out. 2013. Disponível em: 
<https://www.intersticios.es/article/view/1086>. 
Acesso em: 20 nov. 2023. 

DA MATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis. 
Rio de Janeiro, Zahar, 1981. 

DOWBOR, Ladislau. A era do capital improdutivo: Por 
que oito famílias tem mais riqueza do que a metade da 
população do mundo? - 2a edição - São Paulo: Outras 
Palavras & Autonomia Literária 2018. Disponível em: 
<A Era Do Capital Improdutivo (dowbor.org)>. Acesso 
em 18 out. 2023. 

EQUADOR. Constitución de la República del Ecuador. 
Quito: Asamblea Nacional de la República de Ecuador, 
2008. Disponível em: <https://www.asambleanacio-
nal.gob.ec/sites/default/files/documents/old/consti-
tucion_de_bolsillo.pdf>. Acesso em 18 out. 2023. 

FAJARDO CAMACHO, Andrea. La guerra por los "re-
cursos naturales" en el capitalismo neoliberal y la Re-
serva Comunitaria Zapatista El Huitepec. Un análisis 

https://dowbor.org/2017/11/2017-06-l-dowbor-a-era-do-capital-improdutivo-outras-palavras-autonomia-literaria-sao-paulo-2017-316-p-html.html


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

217 

 

en camino a la descolonialidad. Trabalho de Conclusão 
de Curso (Bacharelado em Antropologia) – Universidad 
Veracruzana, Facultad de Antropología. Xalapa, Ve-
racruz, 2011. Disponível em: <https://Zapatismoyauto-
nomia.files.wordpress.com/2012/01/tesis-andrea-fa-
jardo-camacho.pdf>. Acesso em: 18 out. 2023. 

FOUCAULT, Michel. La ética del cuidado de uno mismo 

como práctica de la libertad (Entrevista com Michel 
Foucault realizada por Raúl Fomet Betancourt, Helmul 
Becker e Alfredo Gómez-Muller, 20 jan. 1984), Concor-
dia N° 6, p. 99-116, 1984. Disponível em: 
<https://www.escolanomade.org/2016/02/19/a-etica-
do-cuidado-de-si-como-pratica-da-liberdade/>. Acesso 
em: 18 out. 2023. 

______. Em defesa da sociedade: Curso no Collège de 
France (1975-1976). São Paulo: Martis Fontes, 2005. 

______. O governo de si e dos outros: curso no Cul1ege 
de France (1982-1983); tradução Eduardo Brandão. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010a. 

GEERTZ, Clifford. Uma descrição densa: por uma teoria 
interpretativa da cultura. In: A interpretação das cultu-

ras. Rio de Janeiro: Guanabara, p. 13-41, 1989. 
GHIRALDELLI, Paulo Júnior. 10 lições sobre Sócrates. 

Petrópolis: Editora Vozes, 2019. 
______. Semiocapitalismo: a era da desreferencialização. 

São Paulo: CEFA Editorial, 2022. 
______. Subjetividade maquínica. São Paulo: CEFA Edi-

torial, 2023. 
GRAMSCI, Antonio. Antologia - 1a ed. [Seleção, tradução 

e notas de Manuel Sacristán]. Buenos Aires: Siglo XXI, 
2010. 

HIDALGO, Onécimo; MONROY, Mario. El estado de 
Chiapas em cifras. In: SIPRO. Los hombres sin rostro I. 
Dossier sobre Chiapas. México: SIPRO, p. 1-8, 1994. 

HOLLOWAY, John. El Zapatismo y las Ciencias Sociales 
em América Latina. Revista Debates, Osal, n. 4, p. 171-



Leandro Marcelo Cisneros 

218 

 

176, jun. 2001. Disponível em: 
<http://www.hechohistorico.com.ar/Trabajos/Osal/os
al/osal4/org/debates.pdf>.  Acesso em: 18 out. 2023. 

LAPYDA, Ilan. Introdução à financeirização. David Har-
vey, François Chesnais e o capitalismo contemporâneo. 
São Paulo: CEFA Editorial, 2023. 

LE BOT, Yvon. Subcomandante Marcos. El sueño zapa-

tista. Barcelona: Plaza y Janés, 1997. Disponível em: 
<https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Py
F_revolucionarios_marxistas/Sueno_zapatista-
Yvon_Le_Bot.pdf>.  Acesso em: 18 out. 2023. 

LEYVA SOLANO, Xochitl. Del "comón" al Leviatán : (sín-
tesis de un proceso sociopolítico en el medio rural mexi-
cano). In. América indígena, México, D.F., v. 55, n. 1/2, 
pp. 201-234, 1995. 

______. De las Cañadas a Europa: niveles, actores y dis-
cursos del nuevo movimiento zapatista (nmz) (1994-
1997). Revista Desacatos, Año 1, No.1, primavera, pp. 
56-77, 1999. ISSN 1405-9274. Disponível 
em:<http://www.redalyc.org/arti-
culo.oa?id=13900106> . Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Nuevos procesos sociales y políticos en América 
Latina. In. HOETMER, Raphael (Coord.). Repensar la 

Política desde América Latina: Política, Cultura, Demo-
cracia Radical y Movimientos Sociales. Lima: Programa 
Democracia y Transformación Globa. 2009, p. 109-130. 

______. ¿Academia versus activismo? Repensarnos desde 
y para la práctica-teórico-política. In: ______. et al. Co-

nocimientos y prácticas políticas: Reflexiones desde 
nuestras prácticas de conocimiento situado, Chiapas-
México, México, D.F., Cidade de Guatemala, Lima: 
CIESAS, PDTG-USM, UNICACH, 2010. Disponível em: 
<http://www.encuentroredtoschia-
pas.jkopkutik.org/BIBLIOGRAFIA/PRACTICASDEIN
VESTIGACION/Academia_versus.pdf>. Acesso em: 18 
out. 2023. 

http://www.hechohistorico.com.ar/Trabajos/Osal/osal/osal4/org/debates.pdf
http://www.hechohistorico.com.ar/Trabajos/Osal/osal/osal4/org/debates.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/PyF_revolucionarios_marxistas/Sueno_zapatista-Yvon_Le_Bot.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/PyF_revolucionarios_marxistas/Sueno_zapatista-Yvon_Le_Bot.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/PyF_revolucionarios_marxistas/Sueno_zapatista-Yvon_Le_Bot.pdf


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

219 

 

LEYVA SOLANO, Xochitl; ASCENCIO FRANCO, Ga-
briel. Lacandonia al filo del agua, México: CIESAS, 
UNAM, FCE, 2002. 

MARCOS, Capitão Insurgente. Segunda Parte: ¿Los 
muertos estornudan? Enlace Zapatista. San Cristobal de 
las Casas, 29 Out., 2023. Disponível em: https://enlace-
zapatista.ezln.org.mx/2023/10/29/segunda-parte-los-
muertos-estornudan/. Acesso em: 25 ago. 2025. 

MARCOS, Subcomandante Insurgente. De pasamontañas 
y otras máscaras.  Enlace Zapatista. San Cristobal de las 
Casas, 20 Jan., 1994a. Disponível em: <https://enlaceza-
patista.ezln.org.mx/1994/01/20/de-pasamontanas-y-
otras-mascaras/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Primero de Mayo: trabajadores del campo y de la 
ciudad celebran su rebeldía contra la explotación. En-

lace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 1º Mai., 
1994b. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/05/01/pri
mero-de-mayo-trabajadores-del-campo-y-de-la-ciudad-
celebran-su-rebeldia-contra-la-explotacion/>. Acesso 
em: 18 out. 2023. 

______. Discurso del Subcomandante Marcos durante la 
visita de Cuauhtémoc Cárdenas: hemos visto con preo-
cupación que el prd tiende a repetir en su seno aquellos 
vicios que envenenaron desde su nacimiento al partido 
en el poder. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Ca-
sas, 17 mai., 1994c. disponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/1994/05/17/discurso-del-subcoman-
dante-marcos-durante-la-visita-de-cuauhtemoc-carde-
nas-hemos-visto-con-preocupacion-que-el-prd-tiende-a-
repetir-en-su-seno-aquellos-vicios-que-envenenaron-
desde-su-nacimiento-al-p/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Los zapatistas no se rinden. Enlace Zapatista. San 
Cristobal de las Casas, 10 Jun., 1994d. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/06/10/los-
zapatistas-no-se-rinden>. Acesso em: 18 out. 2023. 

https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2023/10/29/segunda-parte-los-muertos-estornudan/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2023/10/29/segunda-parte-los-muertos-estornudan/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2023/10/29/segunda-parte-los-muertos-estornudan/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/05/01/primero-de-mayo-trabajadores-del-campo-y-de-la-ciudad-celebran-su-rebeldia-contra-la-explotacion/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/05/01/primero-de-mayo-trabajadores-del-campo-y-de-la-ciudad-celebran-su-rebeldia-contra-la-explotacion/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/05/01/primero-de-mayo-trabajadores-del-campo-y-de-la-ciudad-celebran-su-rebeldia-contra-la-explotacion/


Leandro Marcelo Cisneros 

220 

 

______. La historia de las palabras. Enlace Zapatista. San 
Cristobal de las Casas, 30 Dez., 1994e. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/12/30/la-
historia-de-las-palabras/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Subcomandante Marcos, entrevista con Carmen 
Lira. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 08 
Ago., 1995. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1995/08/08/subc
omandante-marcos-entrevista-con-carmen-lira/>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

______. 12 mujeres en el Año 12 (segundo de la guerra). 
Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 11 Mar., 
1996. Disponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/1996/03/11/12-mujeres-en-el-ano-12-
segundo-de-la-guerra/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. 7 piezas sueltas del rompecabezas mundial (El 
neoliberalismo como rompecabezas: la inútil unidad 
mundial que fragmenta y destruye naciones.). Enlace 

Zapatista. San Cristobal de las Casas, 20 Jun., 1997. Dis-
ponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/1997/06/20/7-piezas-sueltas-del-rom-
pecabezas-mundial-el-neoliberalismo-como-rompecabe-
zas-la-inutil-unidad-mundial-que-fragmenta-y-des-
truye-naciones/>. Acesso em:18 out. 2023. 

______. Chiapas: el sureste en dos vientos, una tormenta y 
una profecía, 27.1.1994. In: MAYER, Marcos (Org.). Car-

tas y manifiestos. Buenos Aires: Planeta, 1998. 
______. Oximoron. Enlace Zapatista. San Cristobal de las 

Casas, 01 abr. 2000. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2000/04/01/oxi
moron-la-derecha-intelectual-y-el-fascismo-liberal/>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Subcomandante Marcos, entrevista para El Uni-
versal. Entrevista con el Subcomandante Marcos en La 
Realidad, Chiapas, a siete años de su aparición pública. 
Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 21 Jul. 

https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1995/08/08/subcomandante-marcos-entrevista-con-carmen-lira/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1995/08/08/subcomandante-marcos-entrevista-con-carmen-lira/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2000/04/01/oximoron-la-derecha-intelectual-y-el-fascismo-liberal/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2000/04/01/oximoron-la-derecha-intelectual-y-el-fascismo-liberal/


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

221 

 

2001. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2001/01/29/subc
omandante-marcos-entrevista-para-el-universal/>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Relatos del Viejo Antonio. San Cristobal de las 
Casas: Centro de Información y Análisis de Chiapas 
A.C. (CIACH), 2002. 

______. Diciembre: Distrito Federal, la duodécima estela 
(Imagen Primera: la ciudad entre el espejismo y la reali-
dad). Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 21 
Jul. 2003a. Disponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/2003/02/01/diciembre-distrito-fede-
ral-la-duodecima-estela-imagen-primera-la-ciudad-en-
tre-el-espejismo-y-la-realidad/>. Acesso em: 18 out. 
2023. 

______. Chiapas: la treceava estela. Sexta parte: un buen 
gobierno. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 
21 Jul. 2003b. Disponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/2003/07/21/chiapas-la-treceava-es-
tela-sexta-parte-un-buen-gobierno/>. Acesso em: 18 
out. 2023. 

______. Subcomandante Marcos: palabras por el naci-
miento de las Juntas de Buen Gobierno. Enlace Zapa-

tista. San Cristobal de las Casas, 09 Ago. 2003c. Disponí-
vel em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/2003/08/09/subcomandante-marcos-
palabras-por-el-nacimiento-de-las-juntas-de-buen-go-
bierno/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Subcomandante Marcos: Según nuestro calendá-
rio, la historia del EZLN, previa al inicio de la guerra, 
tuvo 7 etapas. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Ca-
sas, 10 nov. 2003d. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2003/11/10/subc
omandante-marcos-segun-nuestro-calendario-la-histo-
ria-del-ezln-previa-al-inicio-de-la-guerra-tuvo-7-eta-
pas/>. Acesso em:18 out. 2023. 

https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2001/01/29/subcomandante-marcos-entrevista-para-el-universal/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2001/01/29/subcomandante-marcos-entrevista-para-el-universal/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2003/11/10/subcomandante-marcos-segun-nuestro-calendario-la-historia-del-ezln-previa-al-inicio-de-la-guerra-tuvo-7-etapas/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2003/11/10/subcomandante-marcos-segun-nuestro-calendario-la-historia-del-ezln-previa-al-inicio-de-la-guerra-tuvo-7-etapas/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2003/11/10/subcomandante-marcos-segun-nuestro-calendario-la-historia-del-ezln-previa-al-inicio-de-la-guerra-tuvo-7-etapas/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2003/11/10/subcomandante-marcos-segun-nuestro-calendario-la-historia-del-ezln-previa-al-inicio-de-la-guerra-tuvo-7-etapas/


Leandro Marcelo Cisneros 

222 

 

______. Encuentro con Intelectuales. Guadalajara, 21 de 
marzo. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 22 
mar. 2006a. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2006/03/22/enc
uentro-con-intelectuales-guadalajara-21-de-marzo/>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

______. 17 de noviembre de 2006. 23 años del EZLN. [Co-
misión Sexta de La Otra Campaña]. Enlace Zapatista – 
Comunicados. Apodaca, México, 18 nov. 2006b. Dispo-
nível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/2006/11/18/17-de-noviembre-de-
2006-23-anos/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Dos políticas y una ética. Enlace Zapatista – Co-
municados, México, D.F., 08 jun. 2007a. [Conferência, 
Universidade Autónoma de México]. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/06/09/conf
erencia-etica-y-politica-en-el-auditorio-che-guevara-8-
de-junio/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Ni el Centro ni la Periferia. I. Arriba, pensar el 
blanco. La geografía y el calendario de la teoría. 
[Primeiro Colóquio Internacional In Memoriam Andrés 
Aubry]. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 13 
Dez, 2007b. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/13/conf
erencia-del-dia-13-de-diciembre-a-las-900-am/>. Acesso 
em: 18 out. 2023. 

______. Ni el Centro ni la Periferia. Parte II.- Escuchar el 
amarillo. El calendario y la geografía de la diferencia. 
[Primeiro Colóquio Internacional In Memoriam Andrés 
Aubry]. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 14 
Dez, 2007b. Disponível em: Acesso em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/14/conf
erencia-del-dia-13-de-diciembre-a-las-700-pm/>. 18 out. 
2023. 

______. Ni el Centro ni la Periferia. Parte III.- Tocar el 
verde. El calendario y la geografía de la destrucción. 

https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2006/03/22/encuentro-con-intelectuales-guadalajara-21-de-marzo/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2006/03/22/encuentro-con-intelectuales-guadalajara-21-de-marzo/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/06/09/conferencia-etica-y-politica-en-el-auditorio-che-guevara-8-de-junio/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/06/09/conferencia-etica-y-politica-en-el-auditorio-che-guevara-8-de-junio/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/06/09/conferencia-etica-y-politica-en-el-auditorio-che-guevara-8-de-junio/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/13/conferencia-del-dia-13-de-diciembre-a-las-900-am/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/13/conferencia-del-dia-13-de-diciembre-a-las-900-am/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/14/conferencia-del-dia-13-de-diciembre-a-las-700-pm/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/14/conferencia-del-dia-13-de-diciembre-a-las-700-pm/


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

223 

 

[Primeiro Colóquio Internacional In Memoriam Andrés 
Aubry]. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 14 
Dez, 2007b. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/15/part
e-iii-tocar-el-verde-el-calendario-y-la-geografia-de-la-
destruccion/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Entre la luz y la sombra. Enlace Zapatista. San 
Cristobal de las Casas, 25 Mai., 2014. Disponível em: 
<https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2014/05/25/entr
e-la-luz-y-la-sombra/>. Acesso em: 18 out. 2023. 

MOISÉS, Subcomandante Insurgente. Informe sobre el 
Encuentro “L@s Zapatistas y las ConCiencias por la Hu-
manidad”. Enlace Zapatista. San Cristobal de las Casas, 
29 Fev., 2016. Disponível em: <https://enlacezapa-
tista.ezln.org.mx/2016/02/29/convocatoria-zapatista-a-
actividades-2016/. Acesso em: 22 nov. 2023. 

MUÑOZ RAMÍREZ, Gloria: EZLN: 20 y 10, el fuego y la 

palabra. México, D.F.: Revista Rebeldía y La Jornada 
Ediciones, 2003. 

NOBRE, Marcos. A teoria crítica. 2a ed. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Ed. 2008. 

PINZANI, Alessandro. Teoria crítica e justiça social. Civi-

tas. Porto Alegre, v. 12, n. 1, p. 88-106, jan.-abr. 2012. 
DOI: <https://doi.org/10.15448/1984-
7289.2012.1.11149>. Acesso em: 18 out. 2023. 

PRADO, Eleutério F. S. Capitalismo no século XXI: ocaso 
por meio de eventos catastróficos. São Paulo: CEFA Edi-
torial, 2023. 

PROUDHON, Pierre-Joseph. El principio federativo. 
[Colección Los Grandes Pensadores]. Madrid: Sarpe, 
1985. 

RONFELDT, David et al. The Zapatistas Social Netwar 

in México. Santa Monica, CA: RAND, 1998. Disponível 
em: <http://www.rand.org/con-
tent/dam/rand/pubs/monograph_re-
ports/1998/MR994.pdf>. Acesso em: 18 out. 2023. 

https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/15/parte-iii-tocar-el-verde-el-calendario-y-la-geografia-de-la-destruccion/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/15/parte-iii-tocar-el-verde-el-calendario-y-la-geografia-de-la-destruccion/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2007/12/15/parte-iii-tocar-el-verde-el-calendario-y-la-geografia-de-la-destruccion/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2014/05/25/entre-la-luz-y-la-sombra/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/2014/05/25/entre-la-luz-y-la-sombra/
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2012.1.11149
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2012.1.11149


Leandro Marcelo Cisneros 

224 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do império cogni-

tivo: a afirmação das epistemologias do sul. – 1ª ed. – 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

UNITED STATES OF AMERICA. ARMY-AIR FORCE 
CENTER FOR LOW INTENSITY CONFLICT 
LANGLEY AFB VA. Joint Low-Intensity Conflict Pro-
ject Final Report. Volume 1. Analytical Review of 
Low-Intensity Conflict. Fort Monroe, Virginia: Joint 
Low-Intensity Conflict Project – United States Army 
Training And Doctrine Command, 01 Aug. 1986. Dispo-
nível em: 
<https://apps.dtic.mil/sti/pdfs/ADA185971.pdf>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

VELHO, Gilberto. Observando o familiar. In: NUNES, 
Edson de Oliveira (org.). A Aventura Sociológica: Obje-
tividade, paixão, improviso e método na pesquisa social. 
Rio de Janeiro, Zahar, p. 36- 46, 1978. 

WACQUANT, Loïc. As prisões da miséria. Rio de Ja-
neiro: Zahar; 2ª edição, 2001. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. São 
Paulo: Abril, 1996. (Coleção os pensadores). 

WOMACK Jr., John. Rebelión em Chiapas. Una anto-
logía histórica. México, D.F.: Debate, 2009. 

ZAPATA, Emiliano et alt. Plan de Ayala. Ayala, 
28/11/1911. Disponível em: <http://www.ordenjuri-
dico.gob.mx/Constitucion/CH8.pdf>. Acesso em 18 
out. 2023. 

ZARAGOZA. Gonzalo. Anarquismo argentino (1876-

1902). Madrid: Ediciones DE la Torre, 1996. 
ZERMEÑO, Sergio. Desolación en México. Los campesi-

nos del siglo XXI. Nueva Sociedad 190, México, p. 37-50, 
mar.-abr. 2004. Disponível em: <https://nuso.org/ar-
ticulo/desolacion-en-mexico-los-campesinos-del-siglo-
xxi/>. Acesso em 18 out. 2023. 

 

https://apps.dtic.mil/sti/pdfs/ADA185971.pdf


 

BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTAR 

 
 
ADALID, M. M.; MASSIEU, J. F. R.; FERNÁNDEZ, J. L. S. 

La rebelión en Chiapas y el derecho. México D.F.: Uni-
versidad Autónoma de México, 1994. 

ADORNO, Theodor W. Crítica cultural e sociedade. In: 
______. Prismas: crítica cultural e sociedade. São Paulo: 
Ática, 2001. 

______. O ensaio como forma, In: ADORNO, Theodor W. 
Notas de literatura I. Tradução: Jorge M. B. de Almeida. 
São Paulo: Duas Cidades/Editora 34, 2003. 

______. Prólogo sobre a televisão. In: ADORNO, Theodor 
W. Sobre a indústria da cultura. Coimbra: Angelus No-
vus, 2003. 

BARRENTO, João. O gênero intranquilo: anatomia do 
ensaio e do fragmento. Lisbia: Assírio e Alvim, 2010. 

BAYNES, Kenneth. Critical Theory and Habermas. In: 
MANDLE, Jon e REIDY, David (eds.). A companion to 

Rawls. West Sussex, UK: Wiley Blackwell, 2014, p. 487-
503. 

BENJAMIN, Walter. Prólogo epistemológico-crítico. In: 
______. A origem do drama trágico alemão. Belo Hori-
zonte: Autêntica, 2013. 

BENNETT, M. R.; HACKER, P. M. S. Fundamentos filo-

sóficos da neurociência. Caps. 13 e 14, p. 387-446. Lis-
boa: Instituto Piaget, 2006. 

BENSE, Max. O ensaio e sua prosa. Serrote, São Paulo, 
mar. 2014, n. 16. Disponível em: 
<https://www.revistaserrote.com.br/2014/04/o-
ensaio-e-sua-prosa/>. Acesso em: 06 ago. 2019. 

BOSCO, Francisco. A vítima tem sempre razão? Lutas 
identitárias e o novo espaço público brasileiro. São 
Paulo: Todavia, 2018. 

BOSCO, Francisco. Banalogias. Rio de Janeiro: Objetiva: 
2007. 

https://www.revistaserrote.com.br/2014/04/o-ensaio-e-sua-prosa/
https://www.revistaserrote.com.br/2014/04/o-ensaio-e-sua-prosa/


Leandro Marcelo Cisneros 

226 

 

BRESSER-PEREIRA, Luiz Carlos. Reflexões sobre o Novo 
Desenvolvimentismo e o Desenvolvimentismo Clássico. 
Revista de Economia Política, vol 36, nº 2 (143), pp 237-
265, abril-junho/2016. Disponível em: 
<https://gvpesquisa.fgv.br/sites/gvpesquisa.fgv.br/fil
es/arquivos/bresser_-_reflexoes_sobre_o_novo_desen-
volvimentismo.pdf>. Acesso em: 21 ago. 2021. 

BRESSER-PEREIRA, Luiz Carlos. Capitalismo financeiro-
rentista. Estudos Avançados, vol. 32, no. 92. São Paulo, 
Jan./Apr. 2018. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&
pid=S0103-40142018000100017>. Acesso em: 21 ago. 
2021. 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. Rio de Ja-
neiro: Ouro sobre Azul, 2006. 

CARNEIRO, André Pereira; GAMBI, Thiago Tontelas Ro-
sado. Neoliberalismo, desigualdade e democracia: dis-
cussão fundamentada nos conselhos econômicos e soci-
ais. Cadernos Gestão Pública e Cidadania, São Paulo, 
v. 23, n. 74, jan./abr. 2018, 69-88. 

CISNEROS, Leandro Marcelo. O conceito de propriedade 
para o Zapatismo: um diálogo com Kant. Studia Kanti-

ana, vol. 20, n. 3 (Dez. 2022): 39-59 ISSN eletrônico: 2317-
7462. DOI: 10.5380/sk.v20i3.91346. Disponível em: 
<https://revistas.ufpr.br/studiakantiana/article/view/
91346>. Acesso em 18 out. 2023. 

COHEN, Joshua. For a democratic Society. In: 
FREEMAN, Samuel (ed.). The Cambridge Companion 

to Rawls. New York: Cambridge University Press, 2003, 
pp. 86 – 138. 

CORTINA, Adela. Neuroética y neuropolítica. Sugeren-
cias para la educación moral. - 4a ed. - Madrid: Tecnos, 
2011. [Parte II. Neropolítica, p. 99-150]. 

DALL’AGNOL, Darlei. Cuidar e Respeitar: atitudes fun-
damentais na bioética. Revista Bioethikos - Centro Uni-
versitário São Camilo, 2012; 6(2), p. 133-146. 

https://gvpesquisa.fgv.br/sites/gvpesquisa.fgv.br/files/arquivos/bresser_-_reflexoes_sobre_o_novo_desenvolvimentismo.pdf
https://gvpesquisa.fgv.br/sites/gvpesquisa.fgv.br/files/arquivos/bresser_-_reflexoes_sobre_o_novo_desenvolvimentismo.pdf
https://gvpesquisa.fgv.br/sites/gvpesquisa.fgv.br/files/arquivos/bresser_-_reflexoes_sobre_o_novo_desenvolvimentismo.pdf
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142018000100017
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142018000100017
https://revistas.ufpr.br/studiakantiana/article/view/91346
https://revistas.ufpr.br/studiakantiana/article/view/91346


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

227 

 

DALL’AGNOL, Darlei. Knowing-how to care. J Med 

Ethics Published Online, 2016; 0:1–6. doi:10.1136/me-
dethics-2015-103226. Disponível em: 
<https://jme.bmj.com/content/42/7/474>. Acesso em: 
18 out. 2023. 

DALL’AGNOL, Darlei. Neurobioética e políticas para 
melhoramento cognitivo. In. CRISP, R.; DALL’AGNOL, 
D.; SAVULESCU, J.; TONETTO, M. C (Orgs.). Ética 

aplicada e políticas públicas. Florianópolis: Editora da 
UFSC, 2018. 

FOUCAULT, Michel. El gobierno de sí y de los otros: 
curso en el Collège de France (1982-1983). 1. ed. 1. re-
imp. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2010b. 

FAJARDO CAMACHO, Andrea. La guerra por los "re-
cursos naturales" en el capitalismo neoliberal y la Re-
serva Comunitaria Zapatista El Huitepec.Un análisis en 
camino a la descolonialidad.2011. Trabalho de Conclu-
são de Curso (Bacharelado em Antropologia) –Universi-
dad Veracruzana, Facultad de Antropología. Xalapa, 
Veracruz, 2011. Disponível em: http://Zapatismoyauto-
nomia.files.wordpress.com/2012/01/tesis-andrea-fa-
jardo-camacho.pdf . Acesso em: 25 ago. 2025. 

FORST, Rainer. Dos imágenes de la justicia. In: FORST, 
Rainer. Justificación y crítica. Perspectivas de una teo-
ría crítica de la política. [Traducción: Graciela Calderón]. 
Buenos Aires: Katz Editores, 2014. 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. As formas literárias da filoso-
fia. In: DUARTE, Pedro; GATTI, Luciano; CHAVES, Er-
nani (Org.) Filosofia. Rio de Janeiro: Funarte, 2017. (Co-
leção Ensaios Brasileiros Contemporâneos). 

GREENE, Joshua D. et al. An fMRI Investigation of Emo-
tional Engagement in Moral Judgment. SCIENCE, 14 se-
tembro 2001, vol 293. Disponnível em: 
<https://www.science.org/doi/10.1126/sci-
ence.1062872>. Acesso em: 18 out. 2023. 

http://zapatismoyautonomia.files.wordpress.com/2012/01/tesis-andrea-fajardo-camacho.pdf
http://zapatismoyautonomia.files.wordpress.com/2012/01/tesis-andrea-fajardo-camacho.pdf
http://zapatismoyautonomia.files.wordpress.com/2012/01/tesis-andrea-fajardo-camacho.pdf


Leandro Marcelo Cisneros 

228 

 

GREENE, Joshua D. The rat-a-gorical imperative: Moral 
intuition and the limits of affective learning. Cognition, 
Vol. 167, October 2017, p. 66-77. Disponível em: 
<http://dx.doi.org/10.1016/j.cognition.2017.03.004>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

GROTIUS, H. O direito da guerra e da paz (De jure belli 
ac pacis). Tradução de Ciro Mioranza. Ijuí: Editora 
UNIJUÍ; Fondazione Cassamarca, 2004. 

HOLLANDA, Sérgio Buarque. Raízes do Brasil. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

KANT, I. Princípios metafísicos da doutrina do direito. 
Trad. e intr. de Joãosinho 

Beckenkamp. São Paulo, Martins Fontes: 2014. 
KREIBOHM, Patricia. La doctrina de la Guerra de Baja 

Intensidad:del intervensionismo norteamericano a la 
formulación de una nueva categoría de conflicto. Re-
vista Electrónica de Relaciones Internacionales (REDRI), 
abr. 2003. Disponível em: file:///C:/Users/Lean-
dro/Downloads/100-Texto%20do%20artigo-274-1-10-
20120314.pdf  Acesso em: 25 ago. 2025. 

LUKÁCS, Georg. Sobre a essência e a forma do ensaio: 
uma carta a Leo Popper. Revista UFG, 9(4), 2017. Dispo-
nível em: 
<https://www.revistas.ufg.br/revistaufg/article/view
/48186>. Acesso em: 18 out. 2023. 

MÉSZÁROS, István. Igualdade substantiva e democracia 
substantiva. Blog da Boitempo. São Paulo, 19/12/2017. 
Disponível em: <https://blogdaboi-
tempo.com.br/2017/12/19/meszaros-igualdade-subs-
tantiva-e-democracia-substantiva/>. Acesso em: 18 out. 
2023. 

MOLL, Jorge; ESLINGER, Paul J.; OLIVEIRA-SOUZA, Ri-
cardo de. Frontopolar and anterior temporal cortex acti-
vation in a moral judgement task. Arquivos de Neuro-

Psiquiatra, São Paulo, setembro de 2001, vol. 59, n. 3B, 
p. 657-664. Disponível em: 

file:///C:/Users/Leandro/Downloads/100-Texto%20do%20artigo-274-1-10-20120314.pdf
file:///C:/Users/Leandro/Downloads/100-Texto%20do%20artigo-274-1-10-20120314.pdf
file:///C:/Users/Leandro/Downloads/100-Texto%20do%20artigo-274-1-10-20120314.pdf
https://www.revistas.ufg.br/revistaufg/article/view/48186
https://www.revistas.ufg.br/revistaufg/article/view/48186


Concepção de revolução na filosofia política zapatista 

229 

 

<http://dx.doi.org/10.1590/S0004-
282X2001000500001>. Acesso em: 18 out. 2023. 

MONTALBÁN, Manuel Vázquez. Marcos: El señor de 

los espejos. México DF: Punto de Lectura, 2001. 
OLIVEIRA, Francisco de. Jeitinho e jeitão: uma tentativa 

de interpretação do caráter brasileiro. In: BOSCO, Fran-
cisco; SOCHA, Eduardo; AGUIAR, Joselia (Org.) Indis-

ciplinares. Rio de Janeiro: Funarte, 2016. (Coleção En-
saios Brasileiros Contemporâneos). 

PINZANI, Alessandro. O papel sistemático das regras 
pseudo-ulpianas na Doutrina do Direito de Kant. Studia 

Kantiana, Revista da Sociedade Kant Brasileira, v. 7, n. 
8, 2009. Disponível em: <https://revistas.ufpr.br/stu-
diakantiana/article/view/88580/47565>. Acesso em: 18 
out. 2023. 

______. In the beginning was the deed on the origin of 
property and society in Rousseau and Kant. Estudos 

Kantianos, Marília, v. 1, n. 2, p. 11-24, Jul./Dez., 2013. 
DOI: <https://doi.org/10.36311/2318-
0501/2013.v1n2.3324>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Estado laico e interferência religiosa. ethic@ - An 

international Journal for Moral Philosophy. Florianó-
polis, Santa Catarina, Brasil, v.14, n.2, p. 279 - 299, Dez. 
2015. DOI: <https://doi.org/10.5007/1677-
2954.2015v14n2p279>. Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Beati possidentes? Kant on possession and inequal-
ity. ethic@ - An international Journal for Moral Philos-

ophy. Florianópolis, Santa Catarina, Brasil, v. 16, n. 3, p. 
475 – 492. Dez. 2017. DOI: 
<https://doi.org/10.5007/1677-2954.2017v16n3p475>. 
Acesso em: 18 out. 2023. 

______. Fraqueza do Estado e elitização da cidadania na 
América do Sul. Lições políticas da pandemia. In: 
REICH, E; BORGES. M. de L.; XAVIER, R. C.(Orgs). Re-

flexões sobre uma pandemia. Florianópolis: Néfipon-

https://doi.org/10.36311/2318-0501/2013.v1n2.3324
https://doi.org/10.36311/2318-0501/2013.v1n2.3324
https://doi.org/10.5007/1677-2954.2015v14n2p279
https://doi.org/10.5007/1677-2954.2015v14n2p279
https://doi.org/10.5007/1677-2954.2017v16n3p475


Leandro Marcelo Cisneros 

230 

 

line – UFSC, 2020. Disponível em: <http://www.ne-
fipo.ufsc.br/files/2012/11/LIVRO.-Reflex%C3%B5es-
sobre-uma-pandemia-2020.pdf>. Acesso em: 18 out. 
2023. 

ROUSSEAU, J.-J. O contrato social. Trad. Antonio de Pá-
dua Danesi. São Paulo: MartinsFontes, 1999. 

ROUSSEAU, Jean-Jacqes. Discurso sobre a origem da de-

sigualdade entre os homens. [tradução Alex Marins] 
São Paulo: M. Claret, 2006. 

ROUSSEAU, J.-J. Tratado sobre a economia política. 1ª 
ed. São Paulo: Vozes, 2017. 

SCHWARZ, Roberto. Nunca fomos tão engajados. Ca-

derno Mais – Folha de São Paulo, São Paulo, domingo, 
26 jun. 1994. Disponível em: <https://www1.fo-
lha.uol.com.br/fsp/1994/6/26/mais!/32.html>. Acesso 
em: 18 out. 2023. 

SCHWARZ, Roberto. As ideias fora do lugar. In: ______. 
Cultura e política. São Paulo: Paz e Terra, 2009. 

WACQUANT, Loïc. Três etapas para uma antropologia 
histórica do neoliberalismo realmente existente. In: Ca-

derno CRH, 25/06, 2012, p. 505-518. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/pdf/ccrh/v25n66/08.pdf>. 
Acesso em 18 out. 2023. 

WEINRIB, Ernest J. Poverty and Property in Kant's Sys-
tem of Rights. Notre Dame Law Review, vol. 78:3, 2003, 
p. 795-828. Disponível em: 
<http://scholarship.law.nd.edu/ndlr/vol78/iss3/5>. 
Acesso em 18 out. 2023. 

WERLE, D. L. Justiça, liberdades básicas e as bases sociais 
do autorrespeito. Rev. Ethic@ - Florianópolis v.13, n.1, 
p. 74 – 90, Jun. 2014. DOI: 
<https://doi.org/10.5007/1677-2954.2014v13n1p74>. 
Acesso em 18 out. 2023. 

 
 
 

https://www.scielo.br/pdf/ccrh/v25n66/08.pdf
http://scholarship.law.nd.edu/ndlr/vol78/iss3/5
https://doi.org/10.5007/1677-2954.2014v13n1p74




 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apolodoro Virtual Edições

978-85-93565-38-0
978-85-93565-38-0

O pensamento zapatista — aqui reconstruído com rigor e sensi-
bilidade por Leandro Cisneros — nos oferece uma maneira al-
ternativa de imaginar o mundo comum e a vida em comuni-
dade. É a voz de uma sabedoria antiga que se encontra, de modo 
fecundo, com os anseios de jovens que rejeitam os valores e as 
cosmovisões da sociedade capitalista contemporânea. É a aber-
tura de novos horizontes, a partir dos quais podemos não ape-
nas interpretar o presente, mas exercitar nossa imaginação po-
lítica. Neste sentido, adotar o ideário zapatista representa uma 
forma de lançar mão de uma epistemologia da esperança — não 
a esperança como sentimento vago, mas como método de pen-
samento. Um futuro diferente não como utopia abstrata, mas 
como ideal concretamente possível. Ler este livro é um exercício 
de imaginação política no sentido mais radical do termo: rein-
ventar o possível. 
 

Alessandro Pinzani

CONCEPÇÃO  
Tese de Doutorado 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

Universidade Federal de Santa Catarina - (UFSC) 
 


	Página em branco



